
Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 313 ] 

Imagem, memória e representação dentro da 
experiência do Vale Dourado - Erechim/RS 

Mateus André Zagonel 1 
 

Introdução 
A expressão simbólica da identidade através da arquitetura é um 

fenômeno recorrente e que aponta sempre para discussões sobre pertencimento 
e reconhecimento de um grupo no espaço em relação a outro. Esse jogo de 
visibilidade e representação implica a sustentação cultural do grupo enquanto os 
demais podem encontrar-se sobrepostos.  

O surgimento de uma rota turística na cidade de Erechim – RS com 
equipamentos dotados de elementos estéticos em suas fachadas e representantes 
da arquitetura produzida pelos imigrantes italianos logo após o assentamento 
destes no estado levanta algumas reflexões sobre a percepção desses objetos 
dentro da paisagem em que se inserem, o Vale Dourado. São equipamentos que 
servem à atividade turística que tem se desenvolvido no lugar e que vêm 
transformando a paisagem e se estabelecendo como uma dinâmica concreta de 
turismo cultural. Como é comum nessa categoria de turismo, o espaço é 
organizado afim de apresentar uma série de símbolos que representam o grupo 
étnico em questão e no caso da rota do Vale Dourado a etnia italiana é a 
principal força de expressão na paisagem. A arquitetura é o primeiro contato 
dos visitantes com a experiência cultural do espaço e curiosamente não são 
edifícios restaurados ou resgatados do desgaste no tempo, são equipamentos 
novos construídos a partir de 2012 e que reproduzem em suas fachadas 
elementos estéticos que evocam o passado da arquitetura vernacular desse 
grupo no estado do Rio Grande do Sul.  

Este trabalho busca discutir como a representação desse grupo através 
da materialidade simbólica ganha força de expressão e atua sobre o espaço 
estabelecendo novas dinâmicas sociais ligadas a identidade, a região e as 

                                                 
1 Graduado em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade de Passo Fundo, possui 
especialização em Arquitetura Comercial e Interiores. Faz parte do Programa de Pós-
Graduação Mestrado em História da Universidade de Passo Fundo e tem interesse na 
pesquisa de temas relacionados com a memória, patrimônio e identidades. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 314 ] 

fronteiras objetivas e subjetivas. A linha condutora do texto tem por base o 
conceito de representação apresentado pelo sociólogo Pierre Bourdieu no livro 
intitulado: O poder simbólico (1989). 

 
Imagem e Representação 

O turismo cultural tem se expandido e reproduzido experiências cada 
vez mais imersivas que em sua diversidade unem-se na busca por fortes 
conexões com os visitantes através dos interesses pessoais, da história, cultura 
ou até mesmo das memórias de cada indivíduo. O fator da etnicidade tem sido 
uma constante na criação e resgate de espaços ou tradições de grupos que 
possuem uma identidade histórica marcante dentro de determinados contextos 
sociais que possibilitam o surgimento de equipamentos dedicados a lembrar tal 
cultura e apresentá-la através do turismo para a comunidade local e aos 
visitantes. 

Estas novas expressões no espaço ganham relevância a partir da 
aderência com o local e o interesse externo despertado sobre as experiências 
oferecidas. Tornam-se referência para a verificação das memórias coletivas 
presentes e desejosas de perpetuação no tempo e espaço e recebem força de 
promoção através do espaço físico construído/reconstruído para esse fim. A 
imagem enquanto representação simbólica desempenha papel essencial nos 
contextos onde existe a intenção de reforçar determinadas estruturas e 
identidades afim de potencializar a percepção do espaço através da cenografia.  

A materialidade da arquitetura atua como um importante instrumento 
na concepção de espaços que possibilitem a imersão cultural ideal para que os 
visitantes conheçam com profundidade determinadas etnias ou grupos e sua 
identidade característica. A profusão e crescimento dessas experiências acaba 
por abraçar espaços que genuinamente conseguiram resgatar edifícios com valor 
cultural para o contexto local e que até mesmo podem ser considerados 
patrimônio cultural daquela região, ainda que não tenham o reconhecimento 
legal dos órgãos que efetivam esses documentos. Diante disso também surgem 
composições novas na paisagem que valendo-se da arquitetura e dos símbolos 
de uma cultura, recriam através de edificações ou elementos estéticos a 
atmosfera ou as memórias do passado que representam grupos ou momentos 
históricos importantes. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 315 ] 

Uma nova rota turística que se propõe a resgatar a estética através da 
arquitetura e as tradições através de diversos equipamentos representantes da 
etnia italiana e sua história em uma cidade do sul do Brasil precisa fazer uso do 
valor da imagem para apresentar e representar a identidade que sustenta, e a sua 
permanência e concretização no espaço depende da participação local, do 
sentimento de pertencimento e atuação conjunta. Como afirma Bordieu (1989, 
p.108) “uma realidade que, sendo em primeiro lugar, representação, depende tão 
profundamente do conhecimento e do reconhecimento”.  

A cidade de Erechim no norte do estado do Rio Grande do Sul tem 
percebido o surgimento de uma rota turística sobre a paisagem do Vale 
Dourado, região montanhosa localizada no fim da área urbana e por onde passa 
a rodovia ERS420 que liga Erechim com a cidade de Aratiba. É uma paisagem 
natural reconhecida no contexto local por sua beleza e pela possibilidade de 
contemplação através de alguns mirantes, além da própria rodovia que atravessa 
o vale. Desde o ano de 2012 alguns equipamentos têm sido instalados sobre 
esse espaço e oferecendo atividades ligadas ao lazer e a gastronomia, 
constituindo com a concretização desse espaço uma experiência de turismo 
cultural bem consolidada. Inicialmente impulsionada pela população local 
residente no vale Dourado, e com a resposta positiva sobre o potencial turístico 
desse lugar recebe o reconhecimento do governo municipal vindo a constar nos 
canais de divulgação da própria prefeitura de Erechim. A característica comum 
entre esses objetos que compõem a rota é o uso de elementos estéticos em suas 
fachadas, representantes da arquitetura produzida pelos imigrantes italianos no 
início do assentamento desses sobre o espaço do então estado do Rio Grande 
do Sul.  

A rota está constituída por restaurantes, cafés coloniais, uma pousada e 
algumas residências que recebem e comercializam produtos da agricultura 
familiar com os visitantes. Ela faz parte de um esforço recente que parte da 
população local e tem obtido sucesso e ganhando forma com a inserção de 
novos equipamentos que estão estruturando essa rota. A rota do Vale Dourado 
tem se concretizado na história da comunidade local através do valor simbólico 
que traz para o espaço com suas práticas: a gastronomia ofertada nos 
restaurantes e cafés relembra os pratos das etnias fundadoras da cidade, assim 
também são as opções de lazer, como os passeios a cavalo, e a arquitetura dos 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 316 ] 

equipamentos é claramente uma homenagem ao passado com construções 
repletas de elementos da arquitetura vernacular italiana.  

O representante mais significativo dessa experiência é o complexo da Vila 
Trentin, composto por uma pousada, um restaurante, um espaço para realização 
eventos e dois espaços com comércio de móveis, peças de decoração e 
artesanato. Suas construções trazem em seu interior e mais claramente em suas 
fachadas o uso de elementos característicos da arquitetura vernacular italiana, 
praticada pelos imigrantes quando da sua chegada na região.  

A arquitetura desenvolvida pelos imigrantes italianos no estado do Rio 
Grande do Sul evoluiu com o tempo e historicamente seu estudo é divido em 
fases que abrangem desde o assentamento dos imigrantes nas novas terras até o 
estabelecimento das cidades que se formaram a partir do crescimento da 
população. A arquitetura reproduzida nos equipamentos da rota turística Vale 
Dourado é representante da última fase da arquitetura vernacular italiana, 
popularmente conhecida como fase do Apogeu, e a mesma é caracterizada pelas 
casas erguidas em madeira, com coberturas de duas águas e telhas de barro, 
muitas vezes não pintadas. A parte inferior da casa geralmente era construída 
em pedra e possuía um “porão” (pavimento térreo da casa) com piso de terra 
batida e as aberturas costumavam ser estreitas. Os beirais eram decorados com 
placas de madeira recortada em diversos formatos, conhecidos como 
lambrequins, uma caraterística muito forte da arquitetura vernacular italiana.  

São justamente esses elementos que, detentores da expressão simbólica 
direta desse estilo de arquitetura, são utilizados nos equipamentos que estão 
surgindo no conjunto desse espaço. Os beirais em madeira com os recortes 
decorativos – lambrequins – a composição dos telhados com duas e quatro 
águas, o porão construído em pedra e a disposição das esquadrias nas fachadas a 
partir do principio da simetria compõem o material simbólico expoente dentro 
dessa experiência sobre o Vale Dourado. 

A aderência da população local e do turismo sobre essa nova 
experiência na cidade aponta a verificação de uma relação afetiva entre os 
indivíduos e a representação das memórias destes através dos elementos 
estéticos produzidos nas fachadas dos novos equipamentos que compõem a 
rota do Vale Dourado.  

A imagem enquanto representação pode construir uma cenografia em 
contextos onde aspectos ou elementos produzidos no passado são trazidos para 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 317 ] 

a atualidade e reconstruídos afim de lembrar ou reforçar a identidade ou cultura 
de um grupo. Como argumenta Gonçalves (1988, p. 269), “é preciso perceber 
que em alguns equipamentos da paisagem o aspecto de recriação é mais forte 
que o aspecto de herança”, ou seja, é notável que em muitas experiências novas 
de preservação/resgate do espaço físico sob a justificativa de reconstrução da 
identidade de uma etnia, existem equipamentos meramente reproduzidos para a 
criação de um cenário do passado, valendo-se de aspectos estéticos ou 
simbólicos para a representação no espaço de algo que se deseja reviver ou 
enaltecer, excluindo a necessidade da originalidade da herança sobre o 
equipamento. É importante o cuidado com a autenticidade desses objetos que 
buscam representar a materialidade do passado e são lidos pelos visitantes como 
monumentos de uma época que já não existe e que apresenta a identidade de 
um grupo para que essa justificativa primordial da reconstrução não seja 
superada no tempo com a cenografia espetacularizada que serve ao turismo e 
que muitas vezes produz espaços e objetos alegóricos.  

Enquanto momento inicial dessa experiência na cidade de Erechim, 
percebe-se uma vontade legítima dos grupos locais em promover as memórias 
reconhecidas naquelas edificações e aquilo que representam dentro da história, 
ainda que garantidos fisicamente através da atividade turística, estes se envolvem 
em um sentimento de orgulho em apresentar tais memórias aos visitantes e 
assim também no desejo de estender essa prática as gerações futuras. Essa 
vontade de transmissão da memória, da memória coletiva, como a própria 
palavra sugere, depende da atuação conjunta de um grupo em um espaço de 
tempo onde um sentimento comum de difusão de lembranças se reforça e se 
propaga, como é possível corroborar com a opinião de historiadores como 
Pierre Nora que defende que os lugares de memória podem ser entendidos 
“como sinais de reconhecimento e de pertencimento de grupo numa sociedade 
que só tende a reconhecer indivíduos iguais e idênticos” (apud GONÇALVES, 
2015 p. 32),  assim também, Claudine Badalotti aponta em sua pesquisa sobre a 
cidade de Antônio Prado - RS e a rota Caminhos de Pedra em Bento Gonçalves 
– RS  experiência semelhante à rota do Vale Dourado, a importância da atuação 
local na experiência do patrimônio e a verificação do sentimento de 
pertencimento sobre o espaço quando afirma que,  

 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 318 ] 

Esses lugares somente se constituem em espaços de 
preservação de uma memória quando a comunidade 
assim os reconhece. O sentimento de pertencimento 
é muito significativo para a memória coletiva, 
incorporando muitas vezes a necessidade de ancorar 
um grupo a alguma coisa que permita a sua 
continuidade, tanto no futuro quanto no passado. 
(BADALOTTI, 2015, p.123) 
 

Esses equipamentos representantes do passado e remanescentes na 
paisagem, o hotel, o restaurante, os pequenos comércios configuram hoje na 
categoria de monumentos e traçam a continuidade da memória coletiva da 
cultura e etnia italiana na atualidade. Como aponta Gonçalves (1988, p. 268) “os 
monumentos são considerados parte orgânica do passado e, na medida em que 
os possuímos ou os olhamos, estabelecemos, por seu intermédio, uma relação 
de continuidade com esse passado”. É importante lembrar que a preservação do 
caráter próprio, enquanto identidade do lugar, é essencial na instalação de 
equipamentos novos, uma vez que a diretriz mais consistente nessas 
construções é a promoção do poder cultural da sociedade do entorno imediato. 
Como destaca Gonçalves (2002, p. 45), “a poesia de uma igreja brasileira do 
período colonial é, para nós, mais comovente do que a do Partenon”. A reflexão 
é pertinente, porque reconhece o valor simbólico que os monumentos possuem 
dentro das sociedades e como a associação destes com a memória coletiva 
permite que até mesmo as gerações que não vivenciaram o momento do seu 
surgimento sintam-se identificadas ou representadas como uma extensão de 
suas próprias vidas.  

O conceito de lugares de memória apresentado por Pierre Nora (1993), 
identifica-os como espaços com forte caráter simbólico e plenos de referências 
culturais ligadas ao passado daquele lugar e daquela sociedade. Estes espaços 
reúnem a simbologia e valores dos grupos que ali habitam e, portanto, 
funcionam como marcos da identidade e das tradições culturais destes que 
dedicam algum vínculo afetivo ao espaço. Por possuírem um sentido emocional 
as pessoas desenvolvem um sentimento de pertença por estes lugares e sentem-
se integradas ao espaço, impulsionando a vontade de mantê-los íntegros, 
preservando-os dentro do tempo. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 319 ] 

A força simbólica do lugar e o fator identitário que se expressa sobre 
ele constroem a personalidade do espaço e determinam o fluxo turístico que 
este receberá. Os lugares de memória ainda que sejam mais facilmente 
exemplificados por construções ou monumentos não se restringem a 
arquitetura, portanto, podem ser entendidos como espaços vivos da memória 
cultural individual ou coletiva, possuidores de forte caráter simbólico que 
representa a identidade dos seus e possibilita também a perpetuação desta 
identidade no tempo, mas essencialmente estes lugares são espaços de onde a 
memória sempre poderá ser evocada quando houver vontade de lembrar, como 
aponta Nora (1993, p. 7), “são lugares onde a memória se cristaliza e refugia”. 
Representações culturais como a concretização dessa rota dentro da cidade de 
Erechim servem também para endossar ainda mais o sentimento de 
pertencimento coletivo do equipamento e da própria história. Essas novas 
edificações constroem a paisagem como imagem do passado e potencializam 
memórias, consequentemente fortalecem Erechim como lugar de memória e 
lugar para preservação cultural. 

Historicamente, a atividade turística ligada ao patrimônio cultural 
arquitetônico evoca a memória como potencial de atração dos visitantes 
interessados em conhecer e vislumbrar o passado através de monumentos 
preservados. Isso acontece porque, conforme destaca Tedesco, (2014, p. 79) “os 
monumentos são sempre mediadores de memória. Glória, fama, alegoria, valor 
cultural, social e político, histórico, controle social, poder, regionalismo, 
aspirações políticas, são algumas das expressões mediadas pelo monumento de 
memória”. Todos esses sentimentos podem ser revisitados a partir da 
contemplação dos monumentos preservados junto a sua história, ou então junto 
aos equipamentos novos recriados a partir das mesmas linguagens estéticas 
históricas. A percepção dos observadores sobre o objeto, ainda que seja o 
“novo”, pode despertar, através da memória, sentimentos de pertencimento e 
autoafirmação da própria história.  

Todo o material simbólico imbricado no contexto de um espaço como 
a rota turística do Vale Dourado potencializa a identidade étnica 
predominantemente ali representada e fortalece a representação social desse 
grupo na cidade e região, como expõe Pierre Bourdie,  

 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 320 ] 

A procura dos critérios objetivos de identidade 
regional ou étnica não deve fazer esquecer que, na 
prática social, estes critérios (por exemplo, a 
língua, o dialeto ou o sotaque) são objeto de 
representações mentais, quer dizer, de atos de 
percepção e de apreciação, de conhecimento e de 
reconhecimento em que os agentes investem os 
seus interesses e os seus pressupostos, e de 
representações objetais, em coisas (emblemas, 
bandeiras, insígnias, etc.) ou em atos, estratégias 
interessadas de manipulação simbólica que tem em 
vista determinar a representação mental que os 
outros podem ter destas propriedades e dos seus 
portadores. (BOURDIEU, 1989, p.112) 
 

Os usuários que visitam tais equipamentos, que em seu conjunto 
compõem a rota, entram em contato com diversos elementos da cultura étnica 
desse grupo e através das experiências oferecidas sejam elas a gastronomia, as 
atividades de lazer e até mesmo a experiência visual com os objetos 
arquitetônicos constroem e fortalecem a representação do grupo no espaço e a 
sua perpetuação no tempo, consequentemente sobrepondo-se as demais 
culturas que disputam esse território e que por possuírem menor força de 
expressão são expostas a um risco maior de invisibilização ou apagamento no 
espaço/tempo. A transformação da paisagem natural do Vale Dourado com a 
instalação de objetos arquitetônicos que apresentam em suas fachadas 
elementos estéticos característicos de um grupo étnico e a verificação do 
potencial de aderência do contexto local e regional com tal experiência acaba 
por construir um referencial sobre o uso de elementos simbólicos praticados no 
turismo cultural atual. Como aponta Bourdieu (1989, p. 112) “as propriedades 
(objetivamente) simbólicas, mesmo as mais negativas, podem ser utilizadas 
estrategicamente em função dos interesses materiais e simbólicos do seu 
portador.” A possibilidade de ocupação sobre o espaço e a construção de 
símbolos nesse contexto também pode ser entendido como um instrumento de 
poder que influencia no assentamento cultural do grupo sobre o tempo e dentro 
da história, essas práticas de reconstrução de símbolos e tradições reativam o 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 321 ] 

jogo da memória coletiva que atua como força de perpetuação da identidade na 
sociedade. Bourdieu expõe esse fato ao escrever que: 

 
As lutas a respeito da identidade étnica ou regional, 
quer dizer, a respeito de propriedades (estigmas ou 
emblemas) ligadas à origem através do lugar de 
origem e dos sinais duradouros que lhes são 
correlativos, como o sotaque, são um caso 
particular das lutas das classificações, lutas pelo 
monopólio de fazer ver e fazer crer, de dar a 
conhecer e de fazer reconhecer, de impor a 
definição legitima das divisões do mundo social e, 
por este meio de fazer e desfazer os grupos. Com 
efeito, o que nelas está em jogo é o poder de 
impor uma visão do mundo social através dos 
princípios de divisão que, quando se impõem ao 
conjunto do grupo, realizam o sentido e o 
consenso sobre o sentido e, em particular, sobre a 
identidade e a unidade do grupo, que fazem a 
realidade da unidade e da identidade do grupo. 
(BOURDIEU, 1989, p.113) 
 

A concepção de um grupo enquanto um conjunto cria a sensação de 
unidade e dentro do espaço fortalece a ideia de comunidade, espaço de atuação 
e criação, cidade e por fim região. Toma-se o fato de unidade através das 
semelhanças culturais como base, a unificação do grupo com a identidade e a 
definição e separação no espaço enquanto região através da cultura e não dos 
limites naturais geográficos. Esse jogo, que não é estático, implica o 
entendimento da dinamicidade desse conceito, uma vez que assim como sugere 
Bourdieu (1989, p.115), “cada um está de acordo em notar que as regiões 
delimitadas em função dos diferentes critérios concebíveis (língua, habitat, 
tamanho da terra, etc.) nunca coincidem perfeitamente. A cultura atravessa o 
tempo exposta as dinâmicas de poder políticas, sociais e econômicas e exposta a 
isso se modifica e se restitui. Esse fenômeno tem consequências diretas sobre o 
espaço definido enquanto grupo ou região. É também pertinente perceber que, 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 322 ] 

 
A etimologia da palavra região (regio), tal como a 
descreve Emile Benveniste, conduz ao princípio da 
divisão, ato mágico, quer dizer, propriamente 
social, de diacrisis que introduz por decreto uma 
descontinuidade decisória na continuidade natural 
(não só entre as regiões do espaço, mas também 
entre as idades, os sexos, etc.). (BOURDIEU, 
1989, p.113) 
 

O conceito de região lido como grupo e unidade também pode ser 
entendido como fenômeno de divisão e diferenciação das escalas e contextos 
que faz parte e se relaciona. O mesmo grupo que mantém sua identidade coesa 
sobre esse conceito também existe através do conflito com os outros grupos 
que estabelecem suas fronteiras afim de proteger ou fazer prevalecer suas 
características, tradições e representações no tempo e na paisagem. Esse 
movimento de expressão é produto de um estado de organização do grupo que 
atua transformando, conservando ou expandindo os símbolos que para ele são 
relevantes em cada época. Esse movimento conhecido como regionalismo é 
também desenvolvido por Bourdieu quando escreve, 

 
O regionalismo (ou o nacionalismo) é apenas um 
caso particular das lutas propriamente simbólicas 
em que os agentes estão envolvidos quer 
individualmente e em estado de dispersão, quer 
coletivamente e em estado de organização, e em 
que está em jogo a conservação ou a 
transformação das relações de forças simbólicas e 
das vantagens correlativas, tanto económicas como 
simbólicas; ou, se se prefere, a conservação ou a 
transformação das leis de formação dos preços 
materiais ou simbólicos ligados às manifestações 
simbólicas (objetivas ou intencionais) da 
identidade social. (BOURDIEU, 1989, p.124) 
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 323 ] 

A força de expressão da identidade do grupo que mantém a região ou 
toma como relevante o espaço onde se relaciona é garantida pela dinâmica 
criada nesse contexto e pelo impacto direto sobre os usuários que fazem parte 
do mesmo grupo e sobre aqueles que se relacionam indiretamente com a região. 
Como afirma Bourdieu, (1989, p.116) o discurso regionalista fortalece a 
dinâmica de imposição no espaço das fronteiras que constituem a região e faz 
conhecer aos que estabelecem relações com o mesmo os limites através do 
reconhecimento e diferenciação. A experiência do Vale Dourado eleva a 
percepção sobre os símbolos que representam a etnia italiana dentro da cidade 
de Erechim, estabelece um novo referencial através da arquitetura, da 
gastronomia e todas atividades oferecidas aos visitantes com a oportunidade de 
conhecer determinada cultura e reconhecer sua força dentro do grupo e da 
cidade. Essa expressão cultural também se expande e faz perceber com mais 
intensidade, ainda que indiretamente, os demais exemplos de turismo cultural 
que acontecem dentro do estado do Rio Grande do Sul e que mantém relações 
de proximidade através da cultura, do turismo e das experiências oferecidas. 
Essa ligação com o passado através da arquitetura reconhecida como 
patrimônio histórico em diversas cidades do estado e o direcionamento como 
foco para tais expressões físicas, também são partilhadas na rota Caminhos de 
Pedra em Bento Gonçalves, na cidade de Antônio Prado e em alguma escala no 
conjunto Gramado e Canela, ainda que neste último exemplo o apelo comercial 
tenha descaracterizado significativamente a questão cultural da experiência 
oferecida ao visitante.  

A profusão de símbolos instalados sobre as cidades de Gramado e 
Canela apresentam tamanha diversidade de culturas que facilmente o visitante 
pode ser tomado, antes do reconhecimento cultural daquelas expressões, pelo 
sentimento do espetáculo e confusão, uma vez que não mais as etnias alemã e 
italiana são o foco exclusivo do turismo ali oferecido. Perde-se a possibilidade 
de interpretação da cultura em virtude do exacerbado apelo visual das fachadas 
e dos equipamentos como um todo, que em alguma escala obriga o visitante e 
observador a movimentar-se mais e refletir menos. Ainda que se entenda que o 
foco do turismo sobre a região tenha se transformado com o tempo é 
pertinente pensar sobre como o discurso emitido tem relevância sobre os 
usuários e suas percepções. Bourdieu (1989, p.120) ressalta que os enunciados 
sobre a região sempre funcionam como argumentos que reconhecidos em suas 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 324 ] 

escalas podem contribuir para fortalecer ou prejudicar o acesso ao 
reconhecimento da região e consequentemente da sua existência no tempo.  

Os conflitos que acontecem sobre o espaço moldam continuamente os 
limites que os grupos ocupam e a percepção das regiões, assim como Bourdieu 
(1989, p.115) afirma, “a fronteira, esse produto de um ato jurídico de 
delimitação, produz a diferença cultural do mesmo modo que é produto desta: 
basta pensar na ação do sistema escolar em matéria de língua para ver que a 
vontade política pode desfazer o que a história tinha feito.  

O surgimento dos equipamentos que compõem hoje a rota do Vale 
Dourado se deu a partir da participação da comunidade local, os moradores 
atuantes sobre a paisagem percebendo a experiência positiva após a instalação 
da Villa Trentin, (equipamento composto por um restaurante, espaço de 
eventos e um hotel) a qual teve uma aceitação muito positiva no contexto, 
sentiram-se motivados a compor outras propostas que ajudaram a construir o 
conjunto de atividades da rota. Destaca-se aqui a atuação conjunta de um grupo 
sobre uma demanda nova que recebe a positivação necessária do contexto em 
que se insere para concretizar-se e continuar se expandindo. O engajamento 
local passa também por uma sensação de pertencimento com aquela atividade, o 
uso das características estéticas das fachadas não tem sentido de imposição ou 
regra, mas a partir da positivação e composição na paisagem torna-se também 
expressão cultural daquele grupo que o apreende e reconstrói. A construção 
desses símbolos sobre a paisagem até então natural representa um fenômeno de 
participação concreta de um grupo que percebe na materialidade a possibilidade 
de expressão dele mesmo. A existência do grupo dentro do espaço/tempo está 
continuamente condicionada aos agentes que emitem o discurso e detém o 
poder simbólico para o fazer, e depende da aderência do coletivo que o 
compõe. Como esclarece Bourdieu, 

 
O efeito de conhecimento que o facto da 
objetivação no discurso exerce não depende 
apenas do reconhecimento consentido aquele que 
o detém; ele depende também do grau em que o 
discurso, que anuncia ao grupo sua identidade, está 
fundamentado na objetividade do grupo a que ele 
se dirige, isto é, no reconhecimento e na crença 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 325 ] 

que lhe concedem os membros deste grupo assim 
como nas propriedades econômicas ou culturais 
que eles têm em comum, pois e somente em 
função de um princípio determinado de 
pertinência que pode aparecer a relação entre as 
propriedades. (BOURDIEU, 1989, p.117) 
 

O coletivo dentro do grupo estabelece a força de mobilização e 
atuação dentro das lutas pela manutenção dos símbolos e sua permanência no 
tempo, com isso entende-se que o sentimento de pertença é vital para que essa 
unidade se mantenha e atue de forma conjunta. É através desse reconhecimento 
que a região se consolida e se mantém e é também por isso que os agentes 
buscam sempre fortalecer o ser/pertencer social dos indivíduos, como afirma 
Bourdieu (1989, p.124) “nesta luta pelos critérios de avaliação legítima, os 
agentes empenham interesses poderosos, vitais por vezes, na medida em que é o 
valor da pessoa enquanto reduzida socialmente à sua identidade social que está 
em jogo.” O sentimento de pertencimento advém de um jogo complexo de 
fatores que entrelaçados constroem a identidade coletiva de um grupo ou etnia, 
esse ser social pode ser despertado através da arquitetura vista em uma fachada 
com seus elementos característicos de um estilo, um momento dentro da 
história, mas também através da língua, de palavras específicas, da gastronomia, 
das cores de uma bandeira, entre outros tantos símbolos possíveis. Como 
descreve Bourdieu, 

 
Nada há de menos inocente do que a questão, que 
divide o mundo douto de saber se se devem incluir 
no sistema dos critérios pertinentes não só as 
propriedades ditas objetivas (como a ascendência, 
o território, a língua, a religião, a atividade 
econômica, etc.), mas também as propriedades 
ditas subjetivas (como sentimento de pertença, 
etc.), quer dizer, as representações que os agentes 
sociais têm das divisões da realidade e que 
contribuem para a realidade das divisões. 
(BOURDIEU, 1989, p.120)  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 326 ] 

 
Na experiência do Vale Dourado os objetos arquitetônicos assumem o 

protagonismo enquanto primeiro contato com identidade do grupo expresso 
naquele lugar, ainda que não sejam equipamentos preservados e dotados da 
qualidade de herança do passado, mas sim reproduções de uma estética recriada, 
eles ativam na memória coletiva local uma cultura de forte expressão para o 
contexto, fortalecem a identidade do grupo e expõem aos usuários externos 
uma realidade já vivida e remodelada. A potencialidade dos objetos na 
transmissão da memória está condicionada assim como a preservação destes no 
tempo aos jogos de poder e dinâmicas sociais de cada época. A verificação e 
valorização das suas características e a garantia da perpetuação na memória e 
registro na narrativa histórica é fruto de um trabalho complexo que é assumido 
em conjunto pela comunidade com apoio daqueles que orientam as escolhas. 
Como afirma João Carlos Tedesco (2013, p. 346) “não é incomum no meio 
social a produção do esquecimento ou do silêncio para ajustar o passado com as 
intenções/ressentimentos, ainda consequentes, do presente e das perspectivas 
futuras”. 

A identidade enquanto processo de construção e recuperação da 
questão étnica se constitui em fator de resistência frente ao mundo globalizado 
que força uma generalização dos padrões e culturas e o apagamento das 
individualidades. Ainda que a identidade possa ser entendida como algo 
vulnerável as ações do contexto e do espaço e inconstante dentro do tempo, 
tem-se a sensação de preservação da identidade do passado com a reprodução 
de equipamentos ou tradições fundamentadas na memória daqueles que buscam 
reproduzir uma época já passada.  

Sabemos que não existe uma cultura italiana no Brasil, mas sim uma 
cultura de raízes italianas fruto do processo de hibridismo cultural que se 
produziu no estado do Rio Grande do Sul com a chegada dos imigrantes e seu 
assentamento no espaço e construção da história com a formação de muitas 
cidades. A prática crescente do turismo cultural enquanto força de afirmação de 
identidades e atividade econômica é reforçada também por Tali Hatuka (2017, 
p. 49) quando afirma, “em diversos casos, a memória tornou-se um produto de 
consumo que é experimentado no acesso ao lugar”.  

O resgate e preservação de espaços e memórias tem incentivado e 
alimentado a atividade turística que além da produção econômica representa o 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 327 ] 

reavivamento de tradições já em desuso e a reprodução de elementos da 
arquitetura também obsoletos nas construções comuns da cidade e espaço rural. 
Elementos que são resgatados nesse esforço de reconstruir uma identidade 
característica de uma etnia e que possibilitam a cenografia do passado aos 
visitantes e usuários locais. Esse ato de lembrar constitui também um ato 
político, como é possível verificar no trecho, “há uma dimensão política e 
deliberada do lembrar e do esquecer. [...] o esquecimento possui uma função 
social, assim como a possui a memória como expressão de uma história comum, 
de garantir uma identidade coletiva”, (TEDESCO, 2013 p. 348). A produção de 
um espaço de memória através de práticas ou da construção de objetos ainda 
que inicialmente servindo a atividade turística constitui um importante vetor de 
lembrança sobre o contexto em que se insere e recebe o poder de expressão da 
memória coletiva do grupo que representa. Como corrobora Bourdieu, 

 
Sabe-se que os indivíduos e os grupos investem 
nas lutas de classificação todo o seu ser social, 
tudo o que define a ideia que eles têm deles 
próprios, todo o impensado pelo qual eles se 
constituem como nós por oposição a eles", aos 
outros e ao qual estão ligados por uma adesão 
quase corporal. É isto que explica a força 
mobilizadora excepcional de tudo o que toca a 
identidade. (BOURDIEU, 1989, p.124) 

 
A preservação da identidade de um grupo perpassa a vontade de 

manter íntegra a cultura e os objetos remanescentes no espaço e impulsiona a 
recriação de equipamentos que se transformam em lugares de memória, lugares 
de atuação ativa do grupo que mantém viva a identidade que os reconhece 
como unidade. Essa representação no contexto social através da materialidade 
faz perceber também a distinção do coletivo frente as demais culturais que 
convivem no espaço, mais que perceber o diferente é reconhecer que ele existe, 
é a constatação de “o fato de estar em jogo, nas lutas pela identidade, esse ser 
percebido que existe fundamentalmente pelo reconhecimento dos outros.” 
(BOURDIEU, 1989, p.117) 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 328 ] 

Da mesma forma que a memória coletiva está condicionada a aqueles 
que a reproduzem e dentro disso entende-se também aqueles que a esquecem 
espontaneamente ou deliberadamente, os objetos arquitetônicos, os símbolos e 
a expressão cultural também ficam condicionados aos interesses dos grupos que 
detém o poder de decisão nas diferentes épocas. Com isso, entende-se que tanto 
os objetos quanto as identidades culturais são fatores essencialmente vulneráveis 
e a sua permanência no tempo e espaço dependem de uma série de fatores que 
podem ou não manter, esquecer, proteger ou destruir. A percepção dos objetos 
enquanto representação da identidade é fruto dos valores que lhe são atribuídos 
dentro do contexto social em que existem, ou seja, dependem exclusivamente 
dos grupos que os tem como posse. Portanto a materialidade tem papel 
fundamental na caraterização simbólica do grupo no espaço e Bourdieu (1989, 
p.118) expõe isso ao escrever “o mundo social é também representação e 
vontade, e existir socialmente é também ser percebido como distinto.” O jogo 
de identidades é naturalmente um espaço de conflitos na dinâmica social e 
constitui um espaço de questionamentos e disputas onde a sobreposição de uma 
identidade sobre a outra pode significar o ofuscamento ou apagamento do 
poder de expressão de um grupo, sendo assim, a garantia da legítima atuação do 
grupo no contexto em que se desenvolve também significa a sua existência no 
espaço/tempo e a sua distinção e reconhecimento sobre as demais identidades. 
Assim também aponta Bourdieu, 

 
[...] existir não é somente ser diferente, mas 
também ser reconhecido legitimamente diferente e 
em que, por outras palavras, a existência real da 
identidade supõe a possibilidade real, 
juridicamente e politicamente garantida, de afirmar 
oficialmente a diferença – qualquer unificação, que 
assimile aquilo que é diferente, encerra o princípio 
da dominação de uma identidade sobre outra, da 
negação de uma identidade por outra. 
(BOURDIEU, 1989, p.129) 
 

O reconhecimento de um conjunto de equipamentos que ocupam a 
paisagem e estabelecem um referencial de cultura através do nome e da imagem 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 329 ] 

dentro de um contexto que já os reconhece como parte da sociedade e grupo 
fundante do território político é a concretização do material simbólico que 
mantem a unidade cultural coesa e passível de ser atravessada no tempo pela 
memória coletiva. Entendendo que a percepção de cada indivíduo sobre os 
objetos passa por um campo muito particular onde está envolto um complexo 
conjunto de sentimentos e experiências que compõem sua própria 
experimentação do espaço, como expõe o filósofo Georges Didi-Huberman ao 
tecer uma análise sobre imagens que registrou em uma visita de um espaço que 
carrega forte apelo emocional para sua família e ao relatar sua experiência 
descreve: 

 
O que a casca me diz a respeito da árvore. O que a 
árvore me diz a respeito do bosque. O que o 
bosque, o bosque de bétulas, me diz a respeito de 
Birkenau. Essa imagem, naturalmente, como as 
outras, é quase insignificante. Quase insignificante, 
uma coisa superficial: [...] Sempre tudo na 
superfície e por superfícies entremeadas. 
Superfícies técnicas para testemunhar apenas a 
superfície das coisas. O que isso me diz a respeito 
do fundo, o que isso atinge no fundo? A maioria 
das imagens, bem sei, não tem maiores 
consequências. Milhares de turistas vieram a 
Birkenau antes de mim, empunhando câmeras, e 
milhares de vezes posicionaram suas lentes, 
imagino, exatamente como posicionei a minha. A 
cada qual o seu álbum, poderíamos dizer. Essas 
imagens, quase sempre, transformam-se em 
tesouros particulares – como as imagens oníricas, 
só são intensas e significativas na lembrança 
pessoal de quem as preza. (DIDI-HUBERMAN, 
2017, p.131) 
 

 Dentro do turismo cultural o que está em foco é a representação de 
um determinado grupo ou etnia e tudo que implica o existir deste, 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 330 ] 

objetivamente e subjetivamente no espaço. A multiplicidade de percepções 
daqueles que atuam diretamente no contexto imediato do espaço e daqueles que 
o visitam motivados cada qual por seus interesses está envolvida uma 
indissociável expressão de posse sobre a imagem que compõe a paisagem. Ainda 
que as percepções sejam individualizadas, a materialidade do objeto impõe a 
cultura do grupo sobre os usuários e consequentemente sua identidade sobre a 
dinâmica social que ali opera. É via de fato que a imponência do objeto acentua 
a existência da cultura, e principalmente a ativação do objeto com o coletivo 
através das atividades que ali acontecem.  
 
Considerações Finais 

Ao longo desse texto foram levantadas inúmeras questões que 
perpassam a complexidade dos estudos sobre a identidade e suas relações no 
espaço e tempo e principalmente na manutenção da memória e construção da 
história. Frente a dinamicidade do tema está imbricada sua relevância sobre as 
dinâmicas que cria e estabelece no contexto deste estudo. O material simbólico 
que se constrói com a instalação de um conjunto de equipamentos sobre uma 
paisagem de destaque para a cidade de Erechim torna-se referencial da cultura 
deste grupo para o âmbito local e o impulsionamento dessa experiência com a 
atividade turística expande de forma expressiva o poder simbólico dessa etnia 
sobre a região e para além das fronteiras conhecidas sobre o espaço em que se 
desenvolve.  

A arquitetura enquanto instrumento na constituição de uma imagem 
nova sobre a paisagem e categoria de representação da identidade desse grupo 
constrói uma relação afetiva através da memória coletiva com os usuários que a 
reconhecem como parte da própria história, ou seja, percebem o sentimento de 
pertencimento. Também é através da arquitetura e da cenografia no espaço que 
a identidade desse grupo se impõe sobre aqueles que motivados pelo turismo 
experimentam o espaço e percebem a força de expressão cultural que o 
ambiente oferece.  

O referencial que se estabelece na paisagem do Vale Dourado ao 
encontrar aderência no contexto local e regional garante a perpetuação da 
memória coletiva do grupo no tempo e a manutenção da identidade sobre os 
símbolos materializados através dos objetos arquitetônicos que compõem a rota. 
Sendo assim, é possível definir o papel simbólico da fisicalidade dos objetos 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 331 ] 

enquanto monumentos como categorias fundamentais de representação daquilo 
que mantém coesa a unidade de um grupo e toda a dinâmica cultural que 
implica a expressão da sua identidade no espaço. Perceber que os agentes que 
detém a possibilidade de atuação na paisagem também determinam a 
movimentação do coletivo e, este motivado através do reconhecimento 
subjetivo dos símbolos participa da proteção e promoção destes objetos como 
garantia da sua própria existência é trazer luz sobre essa dinâmica que se 
reproduz em diversas escalas.  

A manutenção dos limites de expressão cultural do grupo enquanto 
protagonista sobre o espaço é assimilada pelos agentes e pelos visitantes que 
percebem na paisagem um recorte importante da cultura local, possibilitando a 
compreensão de que na experiência do Vale Dourado a região é definida no 
espaço a partir da representação simbólica do grupo que atua sobre ela. 
 
Referências: 
BADALOTTI, Claudine Machado. Arquitetura, Etnicidade e Patrimônio: As 
construções da imigração italiana na rota Caminhos de Pedra no Rio Grande do Sul. 
Orientador: Dr. João Carlos Tedesco. 2015. 172 p. Dissertação (Mestrado) - 
Passo Fundo, Universidade de Passo Fundo - Programa de Pós-Graduação em 
História, 2015. 
 
BOURDIEU, Pierre. A identidade e a representação: Elementos para uma reflexão crítica 
sobre a ideia de região. In: BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: 
Bertrand, 1989. cap. V, p. 107-132. 
 
DIDI-HUBERMAN, Georges. Cascas. Tradução de André Telles. Serrote: Uma 
Revista de Ensaios, Artes Visuais, Ideias e Literatura, São Paulo, n. 13, p. 99-
133, mar. 2013. 
 
GONÇALVES, Janice. Lugares de memória, memórias concorrentes e leis memoriais. 
Revista Memória em Rede, Pelotas, v. 7, n. 13, p. 15-28, 11 ago. 2015. 
 
GONÇALVES, José Reginaldo. Autenticidade, memória e ideologias nacionais: o 
problema dos patrimônios culturais. Estudos Históricos: Identidade Nacional, [s. l.], 
v. 1, ed. 2, 1 dez. 1988. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 332 ] 

 
HATUKA, Tali. A obsessão com a memória: o que isso faz conosco e com as nossas 
cidades? In: CYMBALISTA, Renato; FELDMAN, Sarah; KÜHL, Beatriz M. 
Patrimônio Cultural: Memórias e Intervenções Urbanas. Annablume, 2017. 
 
NORA, P. (1993) Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto 
História. São Paulo: PUC-SP. N° 10, 1993. 22p. 
 
TEDESCO, João Carlos. Ruminantes de memórias: sentimentos, experiências e silêncios 
deliberados. Revista História: Debates E Tendências, [s. l.], v. 13, ed. 2, p. 343-
353, 2013. 

 


