
Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 131 ] 

Cultura material Nambiquara: em busca de 
ressignificação e sentido 

Francisco Clébio Pinheiro1 
 

1 INTRODUÇÃO 
O presente trabalho procura discutir elementos relacionados à cultura material 
indígena a partir da realidade e visão dos povos Nambiquara, tendo como base 
os grupos Halotesu e Sawentesu, que residem no município de Comodoro/MT. 
A escolha deste recorte se deve ao fato de que o autor reside nesta cidade, é 
professor e trabalha com estudantes indígenas que estudam em escola não 
indígena. Este estudo possibilitou o contato, interação e conhecimento de parte 
da cultura produzida por estes grupos, o que permitiu a descoberta da riqueza 
presente na tradição destes povos. A partir de então procuramos estudar e 
compartilhar estes dados no campo acadêmico para que as pessoas possam 
conhecer, valorizar e dialogar com esta realidade.  
 Primeiramente vale salientar que a proposta de discutir a temática na visão dos 
povos indígenas selecionados engloba a forma de ver o mundo, tendo como 
base a realidade dos acontecimentos que integra o modo de vida à visão 
mitológica. Neste sentido, os indígenas elaboram argumentos para fundamentar 
estas concepções e as apresentam como se de fato fossem reais e, assim, 
notamos que as fronteiras demarcadoras deste campo de estudo perpassam para 
além do limite físico.  
 Esta tarefa é bastante desafiadora pois fazer uma leitura de outra 
cultura requer um olhar e análise criteriosa para permitir que os elementos sejam 
apresentados sem interferência na análise dos dados. 
 

                                                 
1 Doutorando em História pela Universidade de Passo Fundo. Mestre em História pela 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (2014), Especialista em Didática 
do Ensino Superior pela Faculdade de Ciências Biomédicas de Cacoal (2012), 
Especialista em Sociologia e Licenciado em História pelo Centro Universitário Claretiano 
(2016), Bacharel em Filosofia pela Universidade do Sul de Santa Catarina (2013), 
Licenciado em Filosofia pela Faculdade Católica de Rondônia (2011). Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/9232722519341039. E-mail: franciscoclebio@gmail.com 

http://lattes.cnpq.br/9232722519341039
http://lattes.cnpq.br/9232722519341039
http://lattes.cnpq.br/9232722519341039


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 132 ] 

2 DESENVOLVIMENTO 
 
 A ciência por muito tempo com seus métodos eurocêntricos de 
estudos silenciou grande parte da participação cultural dos povos originários em 
seus debates. Ultimamente diferentes estudos buscam dialogar com esta 
realidade procurando demonstrar novas formas de conhecer.  
Neste sentido, faz-se necessário olhar e pensar a realidade tendo como critério a 
diversidade de conhecimentos e saberes propostas por Santos e Meneses (1940, 
p. 45), que afirmam: “[...] tem como premissa a ideia da diversidade 
epistemológica do mundo, o reconhecimento da existência de uma pluralidade 
de formas de conhecimento além do conhecimento científico”. É preciso 
considerarmos que há uma diversidade de produção cultural para além do 
alcance dos conhecimentos científicos e que são formas de olhar o mundo a 
partir de outro ponto de vista cultural. Assim, quando falamos dos povos 
nativos estamos adentrando a um campo vasto de saberes e conhecimentos 
milenares pouco estudado por especialistas. Portanto, procuramos reconhecer e 
considerar esta diversidade epistemológica presente na cultura dos povos 
originários, com suas formas de pensar e viver no mundo a partir de suas 
tradições.  
  A organização dos povos originários no Brasil é milenar e apesar de 
não constar registros escritos no período que antecede a este processo, sabemos 
por fontes históricas atuais que existiam formas de vida e organização social de 
acordo com o estilo de vida de cada povo, como salienta Baniwa (2019, p. 197-
198): “[...] povos indígenas são aqueles descendentes de povos que habitavam o 
continente americano muito antes da conquista europeia e que continuam 
vivendo segundo suas próprias instituições sociais, econômicas, culturais, 
religiosas e políticas.” 

Por outro lado, o processo de colonização interferiu diretamente na 
cultura material indígena pois foram obrigados a saírem do habitat natural para 
viverem conforme os interesses dos colonizadores. Após as demarcações 
territoriais, os povos originários que viviam nas florestas e tinham forma própria 
de vida foram obrigados a se adaptarem às imposições territoriais demarcadas 
pelo Estado.  

Para Ramose (2009, p. 153):   
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 133 ] 

[...] Sustentando o direito aos novos territórios 
recém-adquiridos a partir do muito questionável 
‘direito de conquista’, a colonização aboliu a maior 
parte das fronteiras existentes fora da Europa. A 
colonização, neste sentido, não apenas ameaçou, 
mas extinguiu, de facto, a soberania das 
populações indígenas conquistadas. 

 
 A região específica deste estudo é denominada de Chapada dos 
Parecis2 e comporta a terra indígena Nambikwara ou Nambiquara do Cerrado, 
habitada por povos denominados Kithãulhu, Halotesu, Sawentesu, Wakalitesu, 
Niahlosu, Siwaihsu, Hinkatesu (COSTA, 2008). Diante da abrangência do 
campo de estudo procuramos delimitá-lo às regiões habitadas pelos povos 
Halotesu e Sawentesu, no município de Comodoro/MT. Sendo assim, a seleção 
destes dois povos se deve à facilidade do contato e convivência do pesquisador 
com integrantes destes grupos.  
 Na busca de dialogar sobre a localização do nosso campo de estudo, 
apresentamos uma contextualização da cidade de Comodoro/MT. Em relação à 
origem do município mencionamos Vieira (2021, p. 55):  
 

A região que deu origem a Comodoro era habitada 
inicialmente pelo povo indígena Nambikwára, que 
ainda hoje tem grupos na localidade vivendo tanto 
na cidade, como em reservas federais delimitadas 
por força de Leis Federais. O povo indígena Ená-
wené-nawe, também conhecido pelos “homens 
brancos” como Salumã, residiam em parte do 
território que atualmente compõe o município de 
Comodoro e hoje, estas duas etnias somadas aos 
indígenas do Vale do Guaporé, ocupam cerca de 
61% do território do município. 

 

                                                 
2 A terminologia Chapada dos Parecis nesta pesquisa tem o mesmo sentido de 
Nambiquara do Cerrado. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 134 ] 

A escolha dos indígenas Nambiquara para esta pesquisa se deve ao fato 
de estarem na base do povoamento da região. No contexto atual estes povos 
originários habitam grande parte do território comodorense, seja morando em 
aldeias demarcadas pelo Estado ou na própria cidade e conservam grande parte 
das tradições culturais, bem como também muitos procuram se adaptar às 
novas realidades que surgem principalmente do mundo tecnológico.  

Segundo Costa (2019) a criação do município foi regulamentada pela 
Lei nº. 5.000, do Deputado Estadual Antônio Francisco Monteiro, em 13 de 
maio de 1986. Esta mesma autora ainda faz referência ao fato que marcou o 
começo da colonização que foi a criação das linhas telegráficas coordenadas por 
Marechal Rondon, o que fez impulsionar a expansão das cidades que se 
encontravam nas proximidades da BR 364, com objetivo de interligar o 
Amazonas às demais localidades do Brasil. Por conseguinte, o caminho aberto 
por Marechal Rondon propiciou a habitação de grupos não indígenas na região.  
O processo de ocupação posterior da localidade foi registrado pelo IBGE 
(2017): 
 

Sendo um Município de grandes dimensões, 
Comodoro era habitada por uma antiga aldeia dos 
índios Nambikwára, as terras do atual Município, 
assim foram desbravadas pela comissão de 
Rondon e iniciou o povoamento graças aos 
incentivos fiscais, empréstimos e programas do 
Governo Federal. Em 1983, José Carlos Piovezan. 
dono de extensa área de terras na região, organizou 
uma empresa imobiliária com fins de loteamento. 
Surgiu então Comodoro, que, em 1985, foi elevado 
a Distrito. Em 1986, foi criado o Município, 
desmembrando-se de Vila Bela da Santíssima 
Trindade. 

 
A partir da década de 80 as primeiras famílias habitaram a região de 

Comodoro juntamente com outras que foram chegando ao decorrer do 
processo de colonização. A cidade está localizada num ponto estratégico e é 
fruto das políticas do Governo Federal, como afirma Vieira (2021, 66): 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 135 ] 

Comodoro é um “produto” dessas políticas 
desenvolvimentistas daquela época. É, pois, um 
município localizado na divisa entre os estados de 
Mato Grosso e Rondônia e às margens da BR-
364/174, este era o local de passagem dos 
migrantes que se deslocavam das regiões Sul e 
Sudeste do Brasil para as regiões Centro Oeste e 
Norte do país entre as décadas de 1970 e 1980. 
Nesse período, a localidade começa a ganhar 
autonomia com a constituição de distritos 
oficializados pelos decretos-lei. Novo Oeste, Nova 
Alvorada, Padronal e Comodoro são alguns dos 
distritos que se formaram durante este período, 
culminando com a consolidação do município de 
Comodoro em 1986 

 
 A população atualmente conforme censo de 2010 é de 18.178 pessoas, 

com densidade demográfica de 0,84 hab/km2. Apesar do invasivo povoamento 
dos não indígenas na localidade, ultrapassando as fronteiras dos nativos, a 
cidade de Comodoro permanece com expressivo número de indígenas que 
conseguiram conservar parte de suas tradições e festividades, como vemos a 
seguir este evento em parceria com a Prefeitura Municipal de Comodoro, 
realizado no ano de 2019, não ocorrendo posteriormente devido a pandemia 
COVID 19. As festas realizadas durante o período da pandemia não foram 
abertas ao público externo. 
 

A comunidade indígena Nambikwara, do Cerrado 
e do Vale do Guaporé, em Comodoro 
comemoram o Dia do Índio com festa nas aldeias, 
a programação organizada pela Prefeitura 
Municipal, por meio da Secretaria de Educação e 
Turismo (SEMEC), teve início na terça-feira 
(16.04) sendo três dias de festividade. 
(COMODORO, 2022). 

 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 136 ] 

 Para exemplificar as marcas que os povos indígenas selaram na 
constituição de Comodoro destacamos a menção ao nome da etnia no Hino do 
Município: “Ventre que abriga culturas, Sem deixar que fujam de ti, 
Enobrecendo constantemente, aos nhambiquaras e parecis.” (COMODORO, 
2022). Evidenciamos que esta referência feita aos povos indígenas no hino é 
importante, porém o enobrecer precisa sair da dimensão teórica e partir para a 
realidade concreta de vida dos indígenas no sentido da valorização cultural 
destes povos procurando superar o preconceito ou qualquer forma de 
discriminação.   

Além disso, o brasão do Município de Comodoro apresenta um 
elemento da cultura indígenas com maior visibilidade que é o cocar, como 
vemos na figura a seguir:   
 

Figura 2: Brasão do Município de Comodoro 

 
Fonte: Comodoro, 2022. 

 
Na cidade de Comodoro existem diferentes etnias dos Nambiquara 

espalhadas por várias localidades do município. Esta pesquisa se limita 
especificamente à cultura material dos indígenas Halotesu e Sawentesu, que têm 
estudantes que cursam o Ensino Médio na Escola Estadual Dona Rosa Frigger 
Piovezan. 

Após esta delimitação do objeto de estudo destacamos que a origem 
do nome Nambiquara foi “[...] emprestado do Tupi-guarani, que significa orelha 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 137 ] 

furada, qualificando-os, então, de forma definitiva.” (COSTA, 2000, p. 60). E 
tem como elemento identificador dos grupos “[...] o costume de dormir do 
chão, ao redor da fogueira.” (COSTA, 2000, p. 76). No campo específico, 
apresentamos a origem etimológica dos dois grupos pesquisados: Halotesu na 
língua portuguesa significa campo. São os indígenas que moram no cerrado, o 
campo aberto. Já Sawentesu quer dizer floresta, para aqueles que se encontram 
próximos às florestas ciliares. (COSTA, 2000).      

 Os grupos Halotesu e Sawentesu apesar de serem diferentes 
pertencem à mesma etnia Nambiquara, e cada grupo conserva língua e costumes 
semelhantes, bem como parte da tradição cultural que restou dos grandes 
ataques promovidos pelos colonizadores. Segundo Reesink (2015, p. 124): 
“Todos sofreram de alguma maneira de tentativas de genocídio, etnocídio e 
‘linguicídio’”. 

Estes dados nos permitem analisar o quanto o poder dominante 
interferiu nas regiões habitadas por grupos nativos a ponto de impor seus 
interesses de acordo com as necessidades do avanço no processo de 
colonização. Os indígenas eram vistos como empecilhos ao desenvolvimento, 
por isso, deveriam ceder de forma forçada seus territórios para os dominadores.  

Nota-se, portanto, que a interferência de não indígenas causou 
alterações violentas na própria organização social destes povos, pois foram 
reduzidos com o avanço populacional dos colonizadores, como verificamos a 
seguir:  
 

Estimativas demográficas apontam que por volta 
de 1500, quando da chegada de Pedro Álvares 
Cabral à terra hoje conhecida como Brasil, essa 
região era habitada pelo menos por 5 milhões de 
índios. Hoje, essa população está reduzida a pouco 
mais de 700.000 índios em todo Brasil [...] 
(LUCIANO, 2006,  p. 27).  

  
 Por outro lado, a própria Constituição Federal de 1988 garante que os 
indígenas tenham suas tradições, culturas e territórios protegidos e respeitados 
pela União, conforme afirma BRASIL (1988): 
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 138 ] 

Art. 231. São reconhecidos aos índios sua 
organização social, costumes, línguas, 
crenças e tradições, e os direitos originários 
sobre as terras que tradicionalmente ocupam, 
competindo à União demarcá-las, proteger e fazer 
respeitar todos os seus bens. 
§1º - São terras tradicionalmente ocupadas pelos 
índios as por eles habitadas em caráter 
permanente, as utilizadas para suas atividades 
produtivas, as imprescindíveis à preservação dos 
recursos ambientais necessários a seu bem-estar e 
as necessárias a sua reprodução física e cultural, 
segundo seus usos, costumes e tradições. 

 
 

Sendo assim, a Carta Magna do Estado estabelece a reponsabilidade da 
União em respeitar e cuidar de todos os bens culturais destes povos, assim 
como proteção aos costumes e tradições dos povos originários. Nota-se que 
esta determinação vai além da questão territorial, pois engloba a dimensão 
cultural, como por exemplo: língua, cultura e tradição. Mas na prática em 
determinadas situações a lei não é respeitada e os não indígenas dominam e 
exploram as terras e riquezas dos indígenas, sem importar com as organizações 
existentes na estrutura da vida destes povos. 

Ao decorrer da história os indígenas tiveram que reafirmar a identidade 
étnica e romper com os preconceitos, como escreve Brighenti (2015, p. 156). 
“Os indígenas buscaram quebrar a fronteira étnica reafirmando a própria 
identidade: Ao afirmar a identidade na fronteira étnica, os indígenas desejavam 
romper com o ideário brasileiro de incapacidade e inferioridade do índio perante 
os demais cidadãos.” 

As culturas indígenas apresentam formas de vida e organização social 
que diferem das concepções dos colonizadores, pois buscam viver interligados 
com a natureza e seus antepassados. Nesta relação com os não indígenas, 
exploradores de sua territorialidade, foram obrigados a adotarem novas práticas 
de sobrevivência que interferem diretamente na cultura material. Esta discussão 
é apresentada por Costa (2008, p. 28) 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 139 ] 

 
A fronteira existente entre os índios e aqueles que 
chegaram de diversas partes do país, com 
propósitos distintos, caracterizada por um 
referencial geográfico específico, eminentemente 
cultural, representa um território que se sobrepõe 
ao oficial, com interesses antagônicos; a 
superposição desses territórios responsabilizou-se 
pela emersão dos conflitos, mas, por outro lado, 
obrigaram os Nambiquara criar e recriar práticas 
como estratégias de sobrevivência. 

 
Além disso, na cultura indígena observamos constantemente narrações 

míticas que corroboram a relação animista destes com a natureza e com outros 
seres, como por exemplo o mito da criação3 em que os animais são responsáveis 

                                                 
3 Existem diferentes versões desta narrativa, mas registramos aqui a registrada por 
PEREIRA (1983, p. 9-11): “Dentro de uma pedra preta muito dura e parecida com um 
urubu de chifre, vivia o povo nambikwára alegre, sem doença e sem morrer. E essa pedra 
o rio não levou. O zogue-zogue ouviu os nambiquaras falando dentro da pedra. Ficou ali 
perto esperando o pessoal sair. Mas nunca saía. Com isso, zogue-zogue apanhou tanto 
sol, que ficou com as costas vermelhas. Chegou uma cutia e o zogue-zogue contou que 
tem dentro daquela pedra tinha gente. A cutia começou a roer a pedra, mas quebrou o 
dente e foi embora. Chegou a paca, roeu mais e quebrou o dente também. Veio a anta e 
bateu o pé com força na pedra. Destroncou o pé e largou. Apareceu o tatu-peludo e foi 
experimentar também. Quebrou a unha e falou para o tatu-canastra: - agora você: sua 
unha é muito grande e dá de quebrar essa pedra. O tatu-canastra começou arranhar a 
pedra, mas entortou a unha e foi embora. Veio o cágado e foi rolar a pedra com casco. 
Rolou até o casco chegar na carne e foi embora também. Chegou ainda o beija-flor-
preto. Bicou, mas logo já quebrou o bico. Veio mais urubu. Voou lá de cima, bateu na 
pedra, mas nada também de rebentar. - Não tem jeito mesmo de quebrar essa pedra! 
disse o zogue-zogue. Foi quando chegou urubuzinho e falou para os animais que 
tentaram abrir a pedra: eu vou rachar essa pedra e saiam de perto, senão as lascas podem 
matar vocês! Os animais saíram. O urubuzinho pegou a espada de madeira, voou bem lá 
para cima, desceu de lá e bateu espada de madeira com toda a força na pedra, igual a um 
raio. Agora a pedra rachou no meio e as duas bandas caíram de lado. [...] Os nambiquara 
apareceram, mas surdos por um tempo, por causa da pancada na pedra. Os animais 
voltaram para ver. O cágado tu disse para o urubuzinho: - Você tem mais força do que 
nós! O urubuzinho tirou um casal de nambikwára novo da pedra e fez um ranchinho 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 140 ] 

por quebrar a pedra em que os Nambiquara se encontravam lá dentro e 
distribuí-los em seus territórios. (COSTA, 2008). 

Nota-se que para os povos originários as perspectivas culturais que 
abrangem questões do mundo real estão interligadas ao mítico-religioso. Esta 
capacidade de estabelecer a ligação da realidade com o transcendente fica a 
cargo do “wanintesu”4 que proporciona elementos capazes desta conexão 
imaginária. Dentre estes, destacamos a sua função de dirigir as almas dos que 
faleceram ao local específico: “Cabe também ao wanintesu conduzir à Montanha 
Sagrada as almas daquelas pessoas que acabaram de falecer.” (COSTA, 2008, p. 
390). 

As pessoas que partiram desta vida são conduzidas ao local 
denominado também de “Casa das Almas”. Sendo assim, nota-se, portanto, que 
a noção de territorialidade aparece intrinsecamente interligada à dimensão 
transcendente. Para além da questão física, esta dimensão da cultura se 
fundamenta em concepções sagradas que tem como base  Dauasununsu5. Esta 
terminologia é empregada para representar a divindade dos Nambiquara. Este é 
responsável por tudo que acontece na vida dos indígena e prima pela alegria, 
bondade e beleza. Se for feito o contrário poderão receber castigos. Ele tem o 
poder da escuridão e do dia, bem como guarda em sua memória as ações de 
todos os seres humanos (COSTA, 2008). 

A partir desta visão cultural mais ampla que caracteriza o modo de vida 
dos povos tradicionais na perspectiva mítica, elencamos a partir de agora 
objetos que são próprios da cultura material indígena. Sobre esta temática Costa 
(2009) fez um levantamento especificamente voltado aos Nambiquara. Segundo 
esta pesquisadora há uma vasta produção de artefatos podendo ser identificados 
uma quantidade de cento e dois, dentre eles destacando-se nove categorias: 
“cerâmica, traçados, cordões e tecidos, adornos plumários, instrumentos 
musicais e de sinalização, armas, utensílios e implementos de madeira e de 
outros materiais e objetos rituais, mágicos e lúdicos.” (COSTA, 2009,  p. 27). 

                                                                                                         
para o casal. Depois tirou outros casais mais velhos e mandou cada grupo morar em seus 
lugares. Mas ainda restou gente lá dentro da pedra e hoje ainda está lá.” 
4 A palavra wanintesu pode ser traduzida na nossa língua por pajé. Conferir o emprego da 
terminologia em Costa (2008, p. 31). 
5 Terminologia empregada na língua indígena que pode ser traduzida para a nossa língua 
no sentido de o deus supremo dos Nambiquara, conhecedor de todas as coisas.  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 141 ] 

A autora comenta ainda que esta totalidade de artefatos jamais será 
encontrada numa mesma casa e que são produzidos conforme as necessidades 
de cada indivíduo ou aldeia. Também constatamos como elemento presente na 
cultura a generosidade que possibilita permuta, empréstimo ou doação desses 
objetos. Além disso, com raras exceções os bens não são privados e sim 
coletivos, demonstrando assim a dimensão da coletividade, pois mesmo que 
tenha sido produzido para uso próprio pode ser estendido a todos.  

Diante da visão individualista que vivemos na atualidade em que 
muitas pessoas não conseguem pensar no próximo, esta experiência cultural nos 
faz ressignificar o sentido da vida comunitária e de pensar nas necessidades do 
outro. Faz parte da cultura indígena emprestar ou doar o que o outro precisa, 
pois não há preocupação em acumular bens. Segundo Costa (2009, p. 28) “[...] o 
avarento não tem lugar na sociedade Nambiquara.” 

Dentre os principais artefatos destacamos o cesto cargueiro que na 
língua Nambiquara recebe o nome de “Hatisu” ou “Hatihimtesu”. Este objeto é 
feito pelos homens a partir de talas de taboca e transportado pelas mulheres. O 
surgimento deste objeto está interligado à visão mitológica, como destaca Costa 
(2009, p. 61). 
 

A mitologia Nambiquara indica que o certo-
cargueiro foi construído por duas espécies de tatu: 
o tatu-liso e o tatu-cascudo. Enquanto o tatu-liso 
trançava o cesto, o tatu-cascudo observava-o 
atentamente. Por alguns instantes, o tatu liso 
deixou o cesto de lado para descansar, à sua 
maneira. Ao acordar, o tatu-liso, mesmo 
percebendo a diferença do traçado, pediu para 
finalizar o traçado. Assim, as partes inferior e 
superior assemelham-se ao casco do tatu-liso, 
enquanto parte central apresenta-se igual ao casco 
grande do tatu-liso, enquanto parte central 
apresenta-se igual ao casco do tatu-cascudo, com 
formas pequenas e redondas. o tatu, independente 
da espécie, traz em seu casco a marca do traçado 
do cesto.  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 142 ] 

  
Nesta pesquisa o que nos interessa é que o certo cargueiro existe, faz 

parte da cultura material e é fabricado na atualidade. Este cesto tem uma 
presença marcante na vida dos indígenas Nambiquara porque demarca a 
quantidade de objetos que eles devem transportar quando se mudavam de uma 
localidade para outra. Nele colocavam tudo o que possuíam, assinalando assim 
uma vida de despojamento.  

Além disso, a noção de cultura indígena difere da posse de bens 
materiais, pois segundo Costa (2002), um indígena acredita que só pode possuir 
os bens que cabem em um “hatisu” (Cesto Cargueiro). O artefato citado também 
presencia a chegada da velhice, de forma que o homem já não consegue mais 
trazer a caça abatida a sua comunidade e a mulher não consegue levar a lenha 
até a aldeia. 

No campo da cultura Nambiquara destacamos como importante 
elemento a flauta mágica que tem o seguinte sentido simbólico: 
 

No “tempo de antigamente”, kaninaitã, os 
Nambiquara não conheciam a agricultura, que só 
surgiu graças à interferência de uma criança, 
wēnsu. Viviam da caça, pesca e coleta de frutos, 
tubérculos e insetos. De acordo com o mito da 
agricultura, um menino saiu para caçar com o seu 
pai e, no meio do caminho, pediu para que ele o 
deixasse sozinho e só retornasse após uma lua, 
ilakisu. Passado esse tempo, o pai, junto com seu 
avô, tio, primos e irmãos, retornaram ao local onde 
o havia deixado. Para a surpresa de todos 
encontraram uma grande roça, haitsxu. O menino 
havia se transformado em plantas úteis e 
comestíveis, cujo corpo é representado pela flauta 
de bambu e sua alma por uma melodia. O espírito 
do menino reside no solo, no subsolo e no ritual 
das flautas sagradas, velando pelo bem-estar dos 
Nambiquara. Os índios, ao tocarem esses 
instrumentos, clamam por sua presença. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 143 ] 

  
Esta citação apresenta elementos mitológicos, porém este estudo se 

interessa pela flauta que é um objeto material concreto que continua sendo 
fabricado pelo grupo até hoje. Há uma estreita ligação dos homens com este 
instrumento chegando ao nível de humanização, pois ao se alimentarem eles 
também alimentam as suas flautas com a chicha. Este procedimento é realizado 
somente no momento em que estão utilizando o instrumento. 
Segundo Costa (2008, p. 114):  
 

Com extremo respeito, quando fora de uso, devem 
ser guardadas em segredo das mulheres. Podem 
ser enroladas em cobertores e escondidas em 
algum lugar da mata de galeria, próximo à roça, ou 
em uma casa destinada especificamente à 
cerimônia de veneração ao menino.  

 
É importante destacarmos que na cultura Nambiquara as mulheres não 

podem ver este instrumento ou tocá-lo. Não há problema se elas verem uma 
foto de homens tocando a flauta, mas o objeto material em si elas não podem 
ver e nem tem o contato físico.  

Outro costume da cultura que se destaca é o de aquecer-se na fogueira 
e também alimentar-se das sobras de comidas do dia anterior. Há, porém, uma 
diferença nos hábitos dos homens que saem para caçar e das mulheres que 
ficam para preparar os alimentos.  
 

Os Nhambiquara acordam com a dia, reanimam a 
fogo, esquentam-se mais ou menos do frio da 
noite, depois se alimentam ligeiramente das sobras 
da véspera. Um pouco mais tarde, os homens 
partem, em grupo ou separadamente, para uma 
expedição ao de caça. As mulheres ficam no 
acampamento, onde cuidam da cozinha. Tomam o 
primeiro banho quando o sol começa a subir. As 
mulheres e as crianças frequentemente banham-se 
juntas, por brincadeira, e as vezes acendem um 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 144 ] 

fogo, diante do qual se acocoram para se 
reconfortar ao sair da água, exagerando 
engraçadamente um tremor natural. Outros 
banhos se darão durante o dia.  (LÉVI-STRAUSS, 
1957, 297).  

 

 
Notamos, portanto, que o modo de vida determina em grande parte o 

emprego dos bens materiais na cultura Nambiquara. Por exemplo, os homens 
que saem para caçar usam arco e flecha, bem como dominam as técnicas do 
curare. Já a mulheres além de cuidarem da casa exercem funções específica, 
como afirma Costa (2002, p. 77): “[...] e, juntamente com as crianças, seguem 
em andança pelos campos, percorrendo as trilhas, indo em busca de frutinhas, 
insetos (gafanhotos, formigas, e outros) e algum vegetal empregado na 
elaboração de remédios.” Para realizar estas atividades elas se utilizam do cesto-
cargueiro que já foi apresentado anteriormente.  

Neste estudo notamos ainda que parte dos objetos foram substituídos 
por produtos industrializados, bem como há objetos que não são mais vistos na 
cultura como por exemplo: “[...] a balsa de talos de buriti, a bola de mangaba e a 
flauta de pã não são mais vistas e não foram substituídas por similares 
industrializados.” (COSTA, 2009, p. 34). 

Também é importante ressaltarmos que na cultura Nambiquara, a 
aldeia com os espaços que a envolve como florestas, campos, rios, montanhas 
são lugares de memória, e formam regiões e fronteiras que demarcam os 
espaços dos povos indígenas e se manifesta principalmente através dos mitos. 
Os elementos culturais têm uma importância na formação indenitária que se 
estabelece através de objetos, artefatos e costumes milenares, por exemplo a 
Aldeia “sxiyensu” que é o local de grande representatividade para os indígenas, 
nele se consagra toda a forma de organização e são concebidos como espaços 
de memória do grupo, como observamos no próprio sentido etimológico 
sxiyensu (sxi = casa; yensu = rosto). (COSTA, 2008, p. 172). Portanto, é o local 
que proporciona formas de saber, sentir e pensar dos grupos indígenas 
Nambiquara.   



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 145 ] 

Este jogo de palavras nos permite observar que na língua Nambiquara 
esta terminologias estão relacionadas com a vivência cotidiana dos grupos, pois 
a palavra “sxiyensu” (aldeia) expressa uma relação com a morada e a identificação 
pessoal de cada indivíduo (rosto). Neste sentido, o sentido cultural está 
intrinsecamente interligado com a vivência cotidiana desses povos.  

Nota-se, portanto, que o universo indígena está relacionado aos 
aspectos físicos e culturais que fazem parte da estrutura de cada povo. A 
conexão com estes espaços e a interação na vida comunitária são elementos que 
proporcionam aprendizagem e integração dos membros ao grupo. Toda a 
estrutura organizacional dos povos originários é elaborada a partir de 
concepções relacionadas com o mundo da natureza física e sobrenatural, 
permitindo-nos perceber novo sentido da cultura.  

No entanto, esta riqueza precisa ser ressignificada procurando dar um 
novo sentido para os não indígenas, pois sendo os primeiros a habitarem a 
região pesquisada enfrentam preconceito e racismo cultural. Notamos que são 
dois mundos distintos que precisam estabelecer um diálogo e interação para que 
haja partilha de conhecimentos e saberes.  

Notamos em estudos realizados que há muito preconceito aos povos 
originários, como afirma Costa (2008, p. 184):  
 

Na cidade, poucos são os que se dirigem 
respeitosamente aos índios, e aqueles que com os 
quais o fazem conseguem estabelecer boas 
relações. A presença dos índios em determinados 
estabelecimentos comerciais é inoportuna para os 
moradores de Comodoro que, com freqüência, 
queixam-se dos maus tratos recebidos. Essa 
rejeição por parte da população citadina está 
presente em seus olhares e comentários 
depreciativos, assim como na oferta de bebidas 
alcoólicas aos índios mais jovens. [...] A imagem do 
Nambiquara não é aceita pela maioria da 
população de Comodoro, que a rejeita.  

 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 146 ] 

A imagem dos indígenas precisa ser resgatada na sua originalidade, pois 
estão entre os primeiros habitantes da região. É preciso conhecer melhor a 
cultura material ou imaterial dos povos originários buscando ressignificar e dar 
sentido para os não indígenas (kwajantisu), pois só conhecendo que se aprende a 
respeitar e valorizar. A partir de quando se começa a olhar para a essência da 
riqueza cultural desses povos e menos para aspectos materiais, a realidade tende 
a passar por mudanças de visão.  

Diante do exposto, notamos que as produções na cultura material dos 
Nambiquara são exemplo de que existe um modo de vida próprio, mas que ao 
decorrer do tempo passou por profundas transformações advindas do contato 
com os não indígenas (kwajantisu) através dos produtos industrializados.  
 
3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A partir dos elementos elencados neste trabalho destacamos que a 
cultura, a forma de pensar e ver o mundo dos indígenas Nambiquara difere da 
visão eurocêntrica dos não indígenas (kwajantisu). São dois mundos culturais 
distintos que podem se comunicar e interagir a partir do conhecimento e troca 
de experiências. Para isso, a necessidade de abertura principalmente dos não 
indígenas. 

Neste estudo outro dado essencial é a lógica de pensamento e saberes 
que se relacionam com a dimensão do sagrado e se interligam a figura do 
“wanintesu” (pajé), que é o principal responsável por estabelecer sentido aos 
acontecimentos do grupo, interligando-os à dimensão do transcendente.  

Notamos que os objetos materiais da cultura indígena estão 
interligados com a dimensão mitológica e espiritual. A explicação do surgimento 
de cada ritual ou objeto da cultura expressa uma dimensão transcendental, por 
isso é importante empregar novas metodologias para identificar estas formas de 
saberes e conhecimentos.  

Através desta pesquisa foi possível descobrir a riqueza que perpassa o 
universo dos povos originários indígenas Nambiquara de Comodoro/MT. 
Observamos que apesar do Município se utilizar de elementos da cultura 
indígena em sua bandeira, na prática é necessário reconstruir uma base de 
estudo e diálogo que permita as pessoas reconhecerem o sentido e a 
importância que estes povos têm na realidade atual. O primeiro passo para que 
isso aconteça é o respeito e a capacidade de escuta, fazendo com que qualquer 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 147 ] 

forma de preconceito seja superada. Portanto, este trabalho nos permitiu ver 
com novo olhar o sentido da cultura indígena procurando ressignificar e dar um 
novo sentido principalmente para os não indígenas aos diferentes elementos que 
fazem parte da cultura e dos costumes dos povos originários indígenas.  
 
REFERÊNCIAS  
BANIWA, Gersem. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e desencantos. 
Rio de Janeiro: Mórula, Laced, 2019. 
 
 BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: 
promulgada em 5 de outubro de 1988. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm>. 
Acesso em: 27 abr. 2022. 
 
BRIGHENTI, Clovis Antonio. Movimento indigena no Brasil. In: 
WITTMANN, Luisa Tombini. Ensino (d)e História Indígena (Org.). Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2015. 
 
COMODORO, Prefeitura Municipal de. Três dias de festas marcaram as 
comemorações do dia do índio em Comodoro. Comodoro, 2022. Disponível em: 
https://www.comodoro.mt.gov.br/Imprensa/Noticias/Tres-dias-de-festas-
marcaram-as-comemoracoes-do-dia-do-indio-em-comodoro-1959/. Acesso em: 
13 set. 2022.  
 
COSTA, Ana Maria Ribeiro Fernandes Moreira da. Além do artefato: cultura 
material e imaterial Nambiquara. EdUFMT, 2009. 
 
COSTA, Ana Maria Ribeiro Fernandes Moreira da (org.).  Senhores da Memória: 
Uma história do Nambiquara do cerrado. Cuiabá: Unicen, 2000. 
 
 COSTA, Ana Maria Ribeiro Fernandes Moreira da (org.). Wanistesu: um construtor 
do mundo Nambiquara. Tese (Doutorado). Universidade Federal de Pernambuco. 
Recife, 2008. 
 

https://www.comodoro.mt.gov.br/Imprensa/Noticias/Tres-dias-de-festas-marcaram-as-comemoracoes-do-dia-do-indio-em-comodoro-1959/
https://www.comodoro.mt.gov.br/Imprensa/Noticias/Tres-dias-de-festas-marcaram-as-comemoracoes-do-dia-do-indio-em-comodoro-1959/


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 148 ] 

COSTA, Luciana Raimunda de Lana. Letramento Literário: a Identidade do Ser. 
Dissertação (Mestrado) Universidade Estadual do Mato Grosso, Cáceres, 2019. 
 
IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. História & Fotos - 
Comodoro, 2017. Disponível em: 
https://cidades.ibge.gov.br/brasil/mt/comodoro/historico. Acesso em: 12 de 
julho de 2022.  
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Tristes Trópicos. Trad. Wilson Martins. São Paulo: 
Editora Anhembi Limitada, 1957. 
 
LUCIANO, Gersem dos Santos. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber 
sobre os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2006. 
 
 PEREIRA, Adalberto Holanda. O pensamento mítico dos Nambikwára. 
Antropologia. São Leopoldo: Instituto Anchietano de Pesquisas, n. 36, 1983. 
 
 RAMOSE, Mogobe B. Globalização e Ubuntu. In: SANTOS, Boaventura de 
Souza; MENESES, Maria Paula. Epistemologia do Sul. Coimbra: Edições 
Almedina, 2009. 
 
 REESINK, Edwin. Os Sabanê e os povos do Nambikwara do Norte: etno-histórias 
das ruínas da história e de recriações tardias. Tellus, ano 15, n. 29, p. 113-133, 
jul./dez. 2015. Campo Grande, MS. 
 
 SANTOS, Boaventura de Souza; MENESES, Maria Paula. Epistemologia do Sul. 
Coimbra: Edições Almedina, 2009. 
 
VIEIRA, Fernanda Jardim. Memórias de Migrantes e Iconografias na Composição do 
Ensino de História em Comodoro. Dissertação (Mestrado). Universidade Estadual do 
Mato Grosso, Cáceres, 2021. 154 f. 

 


