
 

 59 

CEMITÉRIO DOS DEGOLADOS: PATRIMÔNIO CULTURAL E MEMÓRIA 

COLETIVA EM SANTO AUGUSTO/RS 

Larissa Licks1 

RESUMO 

Este trabalho analisa os vestígios do espaço do Cemitério dos Degolados de 1923 e, em cotejo 

com documentos, discute o processo de patrimonialização que está sendo explorado como um 

espaço significativo para a história e a identidade cultural de Santo Augusto, RS. Os cemitérios 

vão além de simples locais de sepultamento, são espaços ricos em memórias coletivas e 

individuais, refletindo as tradições e valores de uma comunidade. O presente trabalho enfatiza 

que os cemitérios são fontes valiosas de pesquisa histórica, oferecendo insights sobre práticas 

funerárias e as relações sociais de diferentes períodos. Propõe-se a uma desnaturalização dos 

cemitérios, incentivando uma reflexão sobre sua historicidade e os significados que lhes são 

atribuídas. Com a pesquisa, evidencia-se como o Cemitério dos Degolados, um patrimônio 

cultural que conecta passado e presente, é essencial para a construção da identidade local e a 

preservação da memória histórica. 

Palavras-Chave: História. Patrimônio Cultural. Cemitério. Memória. 

INTRODUÇÃO 

O Cemitério dos Degolados de Santo Augusto se origina em meados do ano de 1923 

em meio à Revolução de 1923 que se desenrolava no Rio Grande do Sul. Sendo uma região 

marcada pela violência dos piquetes revolucionários e embates entre as partes políticas 

maragatas e chimangas, nesse ano um desses embates resultou no cemitério que hoje faz parte 

da história e memória da comunidade de Santo Augusto (Oliveira, 2000). 

Em uma manhã de 1923 as forças do General Tarquino de Oliveira, ao se deslocarem 

de Santo Ângelo – RS para reforçar as tropas de Major Câncio em Campo Novo – RS, passaram 

pela comunidade de Portão Velho2. Ao chegarem perto do “Bolicho do Biriva” foram 

emboscadas pelo piquete maragato do coronel Cardoso de Santo Augusto e esse embate de 

troca de tiros resultou em seis fatalidades e dois feridos do lado maragato que bateu em retirada. 

O General Tarquino de Oliveira, após o embate, realizou um Conselho de Guerra com seus 

oficiais, no qual foi decidido que degolariam os prisioneiros e os homens que haviam padecido 

em combate e os deixariam ali mesmo para deixar de “mensagem” (Oliveira, 2000). 

 
1 Graduada em Licenciatura em História pela Universidade Federal da Fronteira Sul e mestranda do Programa de 

Pós-Graduação em História - Universidade de Passo Fundo. 
2 Hoje denominada Vila Pedro Paiva, zona rural de Santo Augusto. 



 

 60 

Diante disso, as forças de Tarquino seguiram caminho até Campo Novo e a tarde como 

os corpos estavam se decompondo e já cheirando mal, coube às mulheres e crianças da 

comunidade local, junto a um dos mais antigos moradores da comunidade o Tio Castro3, que 

tomou a iniciativa de cavar uma vala comum já meio aberta por um carreteiro de gados e 

enterrar os oito homens padecidos em combate, sem caixão, sem descrição e sem nenhuma 

honraria ou rito de passagem além do “terço das excelências” que foi rezado por Tio Castro 

(Licks, 2023). 

PROBLEMATIZANDO O CEMITÉRIO 

Para compreender a historicidade e significados em torno do Cemitério dos Degolados 

é importante desnaturalizá-lo. O cemitério é um espaço que pode ser trabalhado numa 

perspectiva histórica e para além disso, esse espaço pode ser considerado um bem patrimonial 

imóvel, uma vez que conta as narrativas da morte e de suas celebrações ao longo de 

determinada época. Sobre a questão das primeiras configurações e características dos espaços 

nos quais os cemitérios4 estiveram inseridos, Oliveira (2014) explana que eles surgem entre os 

períodos paleolítico e neolítico. Enquanto os hominídeos pré-históricos não possuíam um 

assentamento ou cidades e ainda eram caçadores-coletores nômades, seus mortos já tinham 

uma morada final permanente, fossem elas sepulturas agrupadas, individuais, coletivas, dentro 

de cavernas ou não. Segundo Mumford (1998, p.13): 

A cidade dos mortos antecede a cidade dos vivos. Num sentido, aliás, a cidade 

dos mortos é a precursora, quase o núcleo, de todas as cidades vivas. A vida 

urbana cobre o espaço histórico entre o mais remoto campo sepulcral da 

aurora do homem e o cemitério final, a Necrópolis em que uma após outra 

civilização tem encontrado o seu fim. 

 
3 Benedito de Castro era um ex-escravo (alforriado) mais conhecido na região como “Tio Castro”, se incumbiu de 

ensinar a ler, escrever e executar as quatro operações matemáticas para os filhos das famílias que o contratavam 

antes mesmo de haver escolas públicas. Deveras querido na região, durante a Revolução de 1923 foi contratado 

para assumir a administração da casa comercial de Pedro Paiva Machado na “[...] expectativa de que não sofreria 

saques ou roubos, porque ‘Tio Pequeno’ era benquisto no lugar e, qualquer que fosse o piquete existente nesta 

região, tinha algum integrante que aprendeu a ler com ele. [...]”, o que realmente funcionou. (Oliveira, 2000, p. 

85). 
4 A palavra cemitério se origina do grego Koumetèrion, segundo Oliveira (2014), e se refere ao local onde se 

dormia, mais tarde segundo Rezende (2007) essa expressão foi apropriada pela Igreja Católica, pois o descanso 

de Jesus Cristo morto foi feito na mansão dos mortos até ele ressuscitar, na qual passaram a usar a palavra oriunda 

do latim coemiterium. 



 

 61 

Diante desse pressuposto, o cemitério, abrangerá um papel fundamental para compor 

uma característica única e que envolve diversas camadas. Entre elas, podemos destacar a 

educação, cabendo também estabelecer uma conexão simbólica diante ao espaço em que ele 

está inserido, pois há questões que podem se tornar mais explícitas que outras, como por 

exemplo, o social, o cultural, o econômico, e por fim, o político. 

Sendo assim, ao caracterizar o objeto de estudo como parte de uma significante fonte 

histórica, podemos analisar diversos pontos que irão fazer parte de conexões simbólicas da 

representação dos cemitérios sobre o olhar histórico. É observado a partir deste pensamento, 

os processos que ocorrem em âmbito de vida e pós vida, pois abrangem questões como por 

exemplo: memória; patrimonialização; ritualizações, entre outras (Föetsch; Oliveira, 2020). 

Essas questões são oriundas dos processos sociais que buscam manter viva a memória de entes 

queridos que, a partir desses valores, estão intrínsecos nesses espaços ao longo de sua história. 

Na perspectiva histórica, os estudos dos cemitérios como fonte, segundo Bellomo 

(2000), podem abranger várias vertentes. Entre elas, as memórias tanto familiares quanto das 

comunidades; as genealogias das famílias; as ideologias políticas; as formações étnicas das 

cidades; as crenças religiosas de diversas comunidades; as perspectivas de vida dos indivíduos 

em determinados períodos históricos; as posições que as populações tomam em relação à 

morte; etc. No mesmo sentido, Grassi (2016, p. 01) destaca que: 

Os estudos cemiteriais surgem como formas de investigação que tomam 

locais de sepultamentos enquanto objeto ou fonte de pesquisa. Seja pela 

análise individual do túmulo ou pela do conjunto, são contempladas as mais 

variadas formas e configurações de cemitérios, campos santos e necrópoles. 

Levando-se em conta a progressão conceitual e tipológica dos enterramentos 

ao longo dos séculos, incluem-se os locais internos e externos de 

sepultamentos em casas, templos, igrejas, cemitérios de escravos, de 

indigentes, confessionais ou extramuros, públicos ou privados, em tipologias 

extramuros, convencional, parque, jardim, vertical, memorial ou crematório.  

Nessa perspectiva, a análise da questão cemiterial no Brasil, deve levar em consideração 

a colonização do país pela coroa Portuguesa e a influência que a Igreja Católica retinha sobre 

a questão dos mortos, que segundo Caino e Roedel (2017) sempre foi um fator a se considerar 

na ocupação do espaço, pois o costume era inumar as pessoas sob o assoalho de espaços 

eclesiásticos ou em torno das igrejas e capelas. De acordo com Oliveira (2018), o que 

geralmente estava atrelado ao discurso de garantir às almas dos mortos um “lugar” no paraíso 

ou espaço celestial era a salvação eterna, segundo a religião cristã, principalmente pela 



 

 62 

proximidade do sepultado ao “reino de Deus”, ou seja, a igreja; o que posteriormente garantia 

uma proximidade dos vivos com os mortos, pois em cada missa que os vivos participavam, 

visitavam seus entes queridos falecidos.  

No entanto, somente aqueles que fossem “merecedores” poderiam ser inumados em 

solo eclesiástico, o que geralmente era atrelado à quantidade de bens que as pessoas possuíam, 

sua influência na comunidade, sua religião e também seus pecados (Licks, 2023). Oliveira 

(2018, p. 04) complementa que “[...] segundo a Igreja, nem todos os indivíduos eram 

merecedores da alma eterna.”, pois a muitos eram negados os serviços eclesiásticos, inclusive 

escravos, suicidas, infiéis, pagãos, judeus, heréticos, etc., o que implicava que as vezes os 

sujeitos eram enterrados sem identificação em covas rasas e com o passar do tempo podiam ser 

suscetíveis a terem os restos mortais retirados dali para dar lugar a outros cadáveres. 

A partir dessa reflexão, Dillmann (2013) afirma que a secularização desses cemitérios, 

ou seja, a construção desses cemitérios ou necrópoles consagra a separação do Estado e da 

Igreja. Enquanto passam por mudanças visíveis no século XIX, devido ao desenvolvimento das 

Ciências Médicas, como explana Oliveira (2018), e uma maior atenção do Estado com a 

questão da higienização dos espaços urbanos por conta das epidemias existentes que causaram 

milhares de mortes e a criação de leis que inclusive impediam o sepultamento dentro de igrejas.  

Muitos cemitérios brasileiros atualmente são construções desse período. Segundo 

Oliveira (2014, p. 01) assim “como grande parte da arquitetura brasileira do século XIX, estes 

espaços também sofreram forte influência dos padrões europeus, seguindo os modelos dos 

cemitérios tradicionais da época que sobrevive até os dias de hoje”, pois é nesse momento que 

surgem os grandes projetos dos cemitérios urbanos no país e inclusive as inumações passam a 

ser feitas em áreas mais afastadas das cidades chamadas de “campo santo”, saindo assim das 

igrejas. 

No entanto, não podemos afirmar que esse processo foi completamente aceito e 

inquestionado pela sociedade brasileira. Segundo Dillmann (2013), isso gerou uma revolta 

popular que ficou conhecida como a Revolta da Cemiterada. Embora essa revolta tenha 

acontecido na Bahia, ela serve para mostrar que a mudança foi vista pela população como uma 

agressão à memória dos mortos e uma profanação tão profunda que impediria a salvação das 

suas almas. Somente décadas depois, de acordo com Oliveira (2018), em meados de 1850, que 

a resistência da população quanto a construção e secularização dos cemitérios começa a reduzir, 

principalmente por causa das epidemias de cólera-morbo, o que, segundo Caino e Roedel 



 

 63 

(2017), consequentemente faz com que a partir de então os ideais sanitaristas passem a ordenar 

as cidades. 

Mesmo sendo inserida no Brasil no século XIX, essa prática não era novidade para o 

resto do mundo. De acordo com Oliveira (2018, p. 12), a “transfiguração do cemitério em uma 

nova instituição social e cultural representou, sobretudo, a privação do controle eclesiástico 

sobre a morte e sobre os mortos no Ocidente” e, dentro dessa nova ordem, consequentemente 

não há mais o convívio semanal dos vivos com os mortos nas igrejas. Para Caino e Roedel 

(2017), ele fica cada vez mais esparso com o tempo, fazendo com o que o elo da morte e Igreja 

fosse mudado para os vivos, aspecto que é reiterado por Oliveira (2018, p. 12) ao explanar que: 

A partir da subordinação dos novos Campos Santos ao poder público, ou seja, 

à racionalidade administrativa do Estado, os mortos romperam elos 

simbólicos e seculares com a Igreja, que resguardava no princípio do 

sepultamento intramuros a garantia de salvação eterna das almas dos mortos. 

No entanto, a implementação dos novos espaços da morte – geralmente 

situados nas periferias das cidades – resultaria em mudanças profundas nas 

atitudes dos vivos diante da finitude humana, o que acarretou na alteração da 

sensibilidade coletiva frente ao destino dos mortos (Ibidem: 30). 

A alteração tanto do local de inumação quanto dos rituais fúnebres acaba fazendo com 

que a perspectiva de morte se transforme, deixando de ser algo familiar às pessoas. Ao invés 

disso, de acordo com Oliveira (2018) passa a ser tratada com certa aversão e como um 

fenômeno separado do cotidiano, quase que imaginário. A inserção dos cemitérios seculares 

nas cidades influencia também a arquitetura cemiterial o que acaba gerando uma nova 

construção social a qual acaba segregando o lugar dos mortos, geralmente para as periferias 

dos centros urbanos, no entanto, o que isso traz para o resto das pessoas da sociedade é garantir 

que, em tese, todos os indivíduos (religiosos ou não) teriam acesso ao sepultamento 

secularizado (Oliveira, 2018). 

No entanto, essas novas atitudes não impedem as pessoas de fé católica, por exemplo, 

principalmente as mais abastadas, de aproveitar o território para utilizar a arquitetura tumular 

para representar os símbolos da fé cristã. Para Oliveira (2018) é desse modo que a Igreja 

Católica permanece nos cemitérios, mesmo que sejam eles extramuros, já que segundo 

Dillmann (2013) o fato da igreja não estar mais gerindo tanto os sepultamentos quanto os locais 

deles não diminui a religiosidade das pessoas. Já a partir do século XX com a questão da 

modernidade e a mudança no “estilo de vida” da sociedade na qual tudo é mais “corrido” e 



 

 64 

tempo é essencial, as pessoas já não tem mais tempo para a reflexão da morte. De acordo com 

Ariès (2014), a modernidade acaba por expulsar a morte do nosso cotidiano. 

Diante disso a criação desses cemitérios abre possibilidades de as mais variadas fés se 

expressarem através de símbolos e de memória, principalmente com a personalização dos 

túmulos e jazigos, por exemplo, que podem ser construídos com os mais diversos materiais e 

dimensões. Para Nora (1993) os cemitérios estão diretamente ligados à memória não somente 

por existirem através de períodos históricos, mas também porque desde sua construção ele é 

configurado para perpetuar a memória de um indivíduo. Caino e Roedel (2017, p. 10) reiteram 

esse argumento afirmando que: 

Além de um superartefato integrante da cidade, os cemitérios atuam como 

lugares de memórias sendo capazes de localizar o sujeito no mundo e 

promover perenes lembranças daquele que partiu. Finalmente, na frágil linha 

entre lembrança e esquecimento os túmulos surgem, geralmente, para 

corroborar o primeiro caso. A atitude de lembrar traz a figura do morto de 

volta à vida, mesmo em um ambiente embebido na morte, que é o cemitério. 

A lembrança é o que aciona uma série de relações dos vivos com a sepultura, 

estabelecendo novas ligações entre pessoas e túmulos que irão corporalizar e 

chamar de volta à vida aquele que partiu. 

No caso dos cemitérios de guerra, como é o caso do Cemitério dos Degolados, eles não 

são necessariamente construídos, mas são consequências das ações dos seres humanos durante 

diversos períodos históricos, sejam eventos massivos como guerras mundiais ou pequenas 

batalhas regionais. Piovezan (2011) complementa que há uma tendência mundial, que se inicia 

no Brasil por volta da década de 1930, de proliferação de memoriais e também mausoléus 

coletivos destinados aos mortos tanto conhecidos quanto desconhecidos caídos em guerra, no 

sentido de homenagear e lembrar dessas pessoas.  

Os conflitos armados e sangrentos costumam produzir valas comuns, corpos enterrados 

sem cabeças, e apenas depois são compreendidos como parte da história. Isso aconteceu com 

a Revolução Federalista e com muitos conflitos posteriores que utilizavam a degola e a 

decapitação como forma de luta – separar a cabeça do corpo, alma penada etc. Comum também 

era a prática de enviar a cabeça como recompensa para determinado sujeito da oposição como 

demonstração de poder5. O que temos que nos perguntar, talvez, é diante de tal construção 

 
5 É o caso do Comandante Militar maragato Gumercindo Saraiva que foi assassinado pelos chimangos no combate 

de Carovi – RS e teve sua cabeça degolada e enviada ao governador Júlio de Castilhos, nesse meio tempo, seu 

filho Francisco Saraiva e alguns companheiros foram em busca de resgatar sua cabeça, história que inclusive virou 

um livro e posteriormente um filme. (Filme: A cabeça de Gumercindo Saraiva – 2018). 



 

 65 

cultural, como mantemos a memória, pois em alguns casos, principalmente no Cemitério dos 

Degolados, os túmulos e o local em si não foram suficientes para eternizar a memória dos 

indivíduos que se encontram inumados ali. 

Na concepção de Nora (1993, p.13) para que possamos perpetuar um local de memória 

é preciso que haja a vontade de preservá-la. Em suas palavras: 

os lugares de memória nascem e vivem do sentimento que não há memória 

espontânea, que é preciso criar arquivos, que é preciso manter aniversários, 

organizar celebrações, pronunciar elogios fúnebres, notariar atas, porque 

essas operações não são naturais. 

Caino e Roedel (2017, p. 06), auxiliam na compreensão desse processo, ao 

considerarem que “[...] o cemitério é um agente na memória, pois ativa lembranças, provoca 

os vivos a pensarem nos mortos, suscita curiosidades, seja por sua monumentalidade, 

iconografia e/ou antiguidade”. Esses aspectos consistem de maneira muito semelhante ao que 

conseguimos identificar ao analisar o Cemitério dos Degolados. Por décadas não houve o 

intuito de preservar essa memória e tudo o que temos de documentação atualmente é o que foi 

preservado a partir do momento que a sociedade percebe sua importância. 

Os cemitérios de guerra se diferem dos demais pelo fato de que, independentemente da 

região, eles são resultados do conflito tanto direta quanto indiretamente. Alguns deles são 

soterrados e/ou “esquecidos”; outros, são tomados pelo crescimento de comunidades ou 

cidades emergentes (Lino, 2012). No entanto, os que conseguimos ter acesso são fontes 

primordiais para entender os conflitos nos quais foram inseridos. Alguns deles, como é o caso 

do Cemitério dos Degolados, estão intrincados na paisagem local de passagem, fora dos 

perímetros urbanos. Contudo, apesar de, talvez, não povoarem a memória daqueles que passam 

por eles, permanecem a povoar a paisagem mesmo depois dos conflitos.   

Segundo Caino e Roedel (2017, p. 07), à medida que o tempo passa e as gerações se 

dispersam, o cemitério, ou melhor, as pessoas ali sepultadas, podem vir a ser o único vínculo 

de alguém com o lugar. Mesmo não havendo documentação das pessoas que estão inumadas 

no Cemitério dos Degolados, em Santo Augusto, nem inscrições, nem túmulos, nem registros 

de sepultamento oficiais, não significa necessariamente que em determinado momento esses 

indivíduos não tiveram significado para alguém. 

 

 



 

 66 

O CEMITÉRIO DOS DEGOLADOS ENQUANTO PATRIMÔNIO 

Em 1980, o Cemitério dos Degolados passou por um processo de patrimonialização na 

Prefeitura. Os patronos dos Centro Tradicionalista Gaúcho (CTG) e do Movimento 

Tradicionalista Gaúcho (MTG) da cidade de Santo Augusto, preocupavam-se em preservar este 

pedaço de memória e da história do Rio Grande do Sul, levando o caso à atenção da prefeitura 

da cidade. Com ênfase na importância de preservação do local, neste ano, segundo Oliveira 

(2000), o prefeito Alecrides Sant’Anna autorizou a limpeza do cemitério e a colocação de uma 

placa (Figura 1) explanando o evento e no ano de 1989 houve a aprovação da Lei nº 844 de 25 

de maio de 1989 segundo a qual, pelo artigo primeiro (1º), o Cemitério dos Degolados tornou-

se um Marco Histórico da cidade de Santo Augusto. Na imagem a seguir, consta a Placa do 

cemitério: 

Figura 1 - Placa Original do Cemitério dos Degolados (1980). 

  
Fonte: Oliveira (2000). 

A questão sobre os Patrimônios Culturais, no entanto, é a sua complexidade, tanto de 

definição quanto do que deve ser preservado e como eles estão inseridos em cada cultura do 

mundo. Segundo Ferreira (2006, p. 79) tanto patrimônio quanto memória podem conter 

diversos sentidos e definições além das origens jurídicas dos termos, para a autora: 



 

 67 

Abordado nessa condição de categoria de pensamento, o patrimônio pode ser 

compreendido como esse esforço constante de resguardar o passado no 

futuro; e para que exista patrimônio é necessário que ele seja reconhecido, 

eleito, que lhe seja conferido valor, o que se dá no âmbito das relações sociais 

e simbólicas que são tecidas ao redor do objeto ou do evento em si. 

A partir do século XX, segundo Rocha (2012), inicia-se o processo de estabelecer o que 

é Patrimônio Cultural no Brasil e também os critérios de como proteger e preservá-lo por meio 

de comissões e conferências. Desde a primeira medida oficial tomada em 1936 até o artigo 216 

da Constituição Federal Brasileira de 1988 há a preocupação com o Patrimônio Cultural 

Brasileiro, conforme consta na Carta Cidadã: 

[...] os bens de natureza material e imaterial, tomados individualmente ou em 

conjunto, portadores de referência à identidade, à ação, à memória dos 

diferentes grupos formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem: 

I - as formas de expressão; 

II - os modos de criar, fazer e viver; 

III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; 

IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços destinados 

às manifestações artístico-culturais; 

V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, 

arqueológico, paleontológico, ecológico e científico. 

 

Segundo Lemos (1981, p. 08) quem trouxe a problemática da definição de Patrimônio 

Cultural foi o professor francês Hugues de Varine-Bohan, que sugere que ele “seja dividido em 

três grandes categorias de elementos”, a primeira categoria ou grupo seria dos recursos naturais, 

do meio ambiente; a segunda seria dos elementos não tangíveis, o conhecimento, o saber, o 

saber fazer, etc. e a terceira seriam bens culturais e artefatos, que englobam várias coisas, e 

segundo o autor, seria o grupo mais importante dos três. 

É neste grupo ou categoria do qual o professor Varine-Bohan explana que este tema de 

pesquisa se encaixa, é um patrimônio histórico-cultural material e imaterial, pois ele está 

fisicamente lá, mas existem lendas que assombram os moradores do local o tornando um pouco 

místico (Lemos, 1981). Trazendo assim uma espécie de memória coletiva que se formou sobre 

o local, que Halbwachs (1990, p. 81-82) define como um fenômeno coletivo e social que se 

desenvolve em um quadro espacial e que retém do passado apenas “aquilo que ainda está vivo 

ou capaz de viver na consciência do grupo que a mantém.”. 

Após ser possível distinguir e definir os patrimônios históricos, temos que nos perguntar 

como iremos preservá-los tanto em sua grandiosidade quanto em sua totalidade e veracidade 



 

 68 

histórica. A preocupação em preservar os patrimônios históricos nem sempre é oriunda da 

mesma classe social, do mesmo objetivo ou até mesmo sobre a mesma categoria de artefato, 

no entanto, segundo Lemos (1981, p. 29): 

[...] preservar não é só guardar uma coisa, um objeto, uma construção, um 

miolo histórico de uma grande cidade velha. Preservar também é gravar 

depoimentos, sons, músicas populares e eruditas. Preservar é manter vivos, 

mesmo que alterados, usos e costumes populares. É fazer, também, 

levantamentos, levantamentos de qualquer natureza, de sítios variados, de 

cidades, de bairros, de quarteirões significativos dentro do contexto urbano. 

É fazer levantamentos de construções, especialmente aquelas sabidamente 

condenadas ao desaparecimento decorrente da especulação imobiliária. 

O intuito de preservar um bem, seja ele material ou imaterial, considerado valioso, serve 

conjuntamente para que a memória daqueles que ainda vivem e dos que já foram também não 

seja perdida, principalmente em regiões nas quais os patrimônios históricos costumam ter uma 

ligação forte com a cultura e identidade local. Os cemitérios são ricas fontes de pesquisa, pois 

segundo Grassi (2016, p. 01), eles são: 

[...] tomados como locais de construção de memórias individuais e coletivas, 

[...] podem ser tidos como resumos simbólicos das sociedades nas quais foram 

inseridos. Assim, representam um significativo campo para a valorização do 

patrimônio. 

No caso do Cemitério dos Degolados, por um lado, segundo Oliveira (2000), temos um 

sítio que nos é apresentado por meio de uma memória tangível, pois podemos visitá-lo. Por 

outro lado, também temos memórias locais, individuais e coletivas e também do símbolo que 

ele representa. Tudo o que temos de documentação sobre a batalha que aconteceu no local são 

trazidas pelas memórias daqueles que vivenciaram aquele conflito e passaram adiante o seu 

conhecimento, a sua memória para os seus descendentes. Tal aspecto, em termos de 

preservação é essencial, pois, segundo Rocha (2012, p. 03), a memória herdada “pode ser 

considerada como um elemento pertencente ao sentimento de identidade, tanto individual 

quanto coletivo” e, com o auxílio dela, reconhecer acontecimentos passados relevantes para a 

História regional. 

Mesmo que as pessoas que vivenciaram a origem do Cemitério dos Degolados não 

estejam mais vivas, elas vivem na memória de seus descendentes, e mesmo tendo sido deixado 

de lado por muitas décadas, o sítio ainda sobrevive e vive na memória e cotidiano das pessoas 

que habitam a região. Halbwachs (1990, p. 84) considera que: 



 

 69 

Em todo o caso, uma vez que a memória de uma sociedade se esgota 

lentamente, sobre as bordas que assinalam seus limites, à medida em que seus 

membros individuais, sobretudo os mais velhos, desapareçam ou se isolem, 

ela não cessa de se transformar, e o grupo, ele próprio, muda sem cessar. É, 

aliás, difícil dizer em que momento uma lembrança coletiva desapareceu, e 

se decididamente deixou a consciência do grupo, precisamente porque, basta 

que se conserve numa parte limitada do corpo social, para que possamos 

encontra-la sempre ali. 

Para Rocha (2012, p. 04) o patrimônio é “algo que recebemos do passado, vivenciamos 

no presente e transmitimos as gerações futuras”, e com o Cemitério dos Degolados 

conseguimos observar claramente que é um símbolo de identidade cultural da região, mesmo 

não tendo sido devidamente preservado desde sua origem. Segundo Gonçalves (2003), nesse 

caso não é possível tombar o acontecimento da origem do Cemitério dos Degolados, porém a 

memória se consegue preservar por meio de registros e acompanhamentos. O que acaba por 

acontecer em alguns casos, inclusive no caso do cemitério que está sendo analisado é a questão 

de mercadoria dos Patrimônios Culturais trazida por Gonçalves (2007, p. 244) na qual eles se 

transformam em locais de atração turística. 

No entanto, essa sua condição de mercadoria está presente não apenas na 

possibilidade de ser alienado, mas efetivamente na sua condição de objeto de 

consumo turístico, portanto enquanto suporte de uma determinada imagem 

que é consumida: o passado nacional, a cultura popular, a cultura nativa, ou 

antigos bairros de uma cidade [...] (GUIMARÃES, 2004). Compramos essa 

imagem, ou essa “experiência”, quando visitamos um prédio, uma cidade, ou 

quando adquirimos suas reproduções. Os patrimônios sempre prometem algo 

mais do que eles mesmos: prometem a experiência de realidade ausente, 

distante, e que nos acena por meio de seus fragmentos – em outras palavras, 

trazem sempre uma promessa não cumprida de totalização. 

Mesmo que talvez seja considerado por alguns um “turismo macabro”, quanto mais 

desenvolvermos estudos cemiteriais mais estaremos nos aprofundando e abrindo portas para 

mais pesquisas sobre o tema, o que acaba reiterando a importância histórica desses sítios. 

Segundo Grassi (2016, p. 01) quanto mais a população visite esses cemitérios tombados, mais 

haverá o espaço de promovermos a educação patrimonial, o que faz possível haver a 

sensibilização populacional sobre a importância da “preservação dos dispositivos funerários, a 

correlação com a história da cidade, suas personalidades, assim como o potencial enquanto 

patrimônio histórico, artístico e cultural”. 

A QUESTÃO DA BOA MORTE 



 

 70 

Observando a História através dos seus períodos percebemos a evolução da humanidade 

em vários campos de conhecimento. De acordo com Oliveira (2014), cada civilização, dos mais 

variados períodos históricos, criou particularmente seus rituais e símbolos funerários para 

cultuar e respeitar seus mortos de acordo com sua própria cultura. Há diversas maneiras de 

encarar a morte, como também de homenagear os mortos e de realizar os ritos funerários, 

certamente o contexto histórico em que os indivíduos se encontram ditam muito sobre esses 

meios de ritualização da morte, assim como as suas próprias culturas, observamos claramente 

isso desde as sociedades mais arcaicas até as mais modernas. Segundo Pereira (2009, p. 15): 

Tão difícil quanto definir a morte é tentar traçar um panorama completo dos 

vários significados que a mesma assumiu nas sociedades e no tempo. A morte 

não se refere apenas ao homem, mas a tudo que o cerca, às sociedades, aos 

sistemas culturais, às tradições que findam e são reinventadas, a resistência 

ao futuro, à ruptura com o passado. 

Da perspectiva histórica, a primeira percepção de morte vem principalmente dos 

acontecimentos sangrentos, batalhas, guerras, a morte violenta e massacres que são geralmente 

conhecidos no mundo todo pelas suas barbáries, no entanto, há mais o que se observar além 

disso, outras nuances em que ela está atrelada, tanto culturalmente quanto no cotidiano das 

pessoas. 

Com a secularização dos cemitérios, principalmente ao analisarmos o catolicismo 

ocidental, Dillmann (2013) explana que há uma intensificação relevante do culto aos mortos 

no início do século XX que se caracteriza substancialmente pela dimensão cerimonial da morte, 

na qual um dos intuitos principais desses rituais fúnebres era a garantia do que o autor chama 

de “boa morte”, ou seja, o interesse dos indivíduos de cuidar dos assuntos religiosos comprando 

espaços nos cemitérios antecipadamente e construindo seus próprios jazigos e/ou catacumbas 

garantindo a perpetuação deles e juntamente com isso o desejo de estar preparado para morrer 

confortavelmente junto as famílias. 

A partir dessas transformações culturais significativas, de acordo com Dillmann (2013, 

p. 278),  a “boa morte, visualizada através do outro, através da experiência de morte de um ente 

querido, era aquela que vinha acompanhada do enterro em túmulos carregados de símbolos 

funerários, como os grandes jazigos em mármore branco [...]”, o que significa um meio de 

eternizar a memória dos entes queridos os tornando de uma forma ou de outra “imortais” ao 

mesmo tempo em que se valida uma posição social abastada, o que faz com que cada cemitério 

tenha sua própria identidade de acordo com as pessoas que são inumadas ali. 



 

 71 

No entanto, na primeira metade do século XX coincide com esses movimentos os 

eventos da Revolução de 1923 e, consequentemente, forma-se o Cemitério dos Degolados que 

de certa forma apenas existe por seu propósito de inumação de soldadescos “esquecidos” em 

um dos locais do conflito armado. Já na segunda metade do século XX, Dillmann (2013) reflete 

que há uma tentativa social de esquecimento da morte, principalmente por conta dos avanços 

da medicina (ocidental) na qual os enfermos buscam “driblar” a morte a todo custo e prolongar 

sua expectativa de vida. A morte já não é mais tão aceita e começa a se tornar tabu, e a questão 

do “bem morrer” se reflete em uma morte clinicamente assistida, fazendo até com que os 

funerais se tornem menos lúgubres. 

Os rituais de inumação no século XX, eram organizados e realizados pelos familiares 

dos falecidos, e, se caso o morto fosse membro de alguma irmandade religiosa que possuía um 

cemitério, pelo menos até o fim do período histórico do Brasil Império, a ele era garantido um 

bom lugar de inumação, e, se não fosse o caso, “poderiam ingressar com o “corpo presente” do 

defunto, mediante pagamento, desde que existissem catacumbas disponíveis. Por fim, era 

possível procurar um cemitério público.” (Dillmann, 2013, p. 17). 

Porém, no caso do Cemitério dos Degolados, o cortejo fúnebre acerca da “boa morte e 

bem morrer” denominado por Dillmann é difícil de ser mensurado, pois se trata de um local 

marcado pela guerra e pela barbárie, pois não há um cortejo familiar para os mortos, não há 

ritualização religiosa e também não há como termos certeza de que os familiares desses homens 

inumados no local sequer saibam que é ali que eles se encontram após a morte. Logo, a luz 

metodológica e de problematização apresentada aqui nos leva a perceber o quão singular é esse 

sítio, tanto no significado do seu passado, quanto para a memória coletiva presente ainda na 

sociedade e da própria cidade de Santo Augusto, refletindo no imaginário de seus cidadãos. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O Cemitério dos Degolados, situado em Santo Augusto, RS, emerge como um espaço 

de significativa relevância histórica e cultural, refletindo as complexas interações entre 

memória, identidade e patrimonialização. A análise realizada ao longo deste trabalho evidencia 

que o cemitério não é um mero local de sepultamento, mas sim verdadeiro repositório de 

histórias, tradições e valores que moldam a identidade de uma comunidade. 

A partir da pesquisa, ficou claro que uma futura patrimonialização tombada do 

Cemitério dos Degolados não apenas preservaria a memória dos que ali descansam, mas 



 

 72 

também serve como um meio de educar as gerações atuais e futuras sobre a importância da 

história local. A conexão entre passado e presente, promovida por meio da valorização desse 

espaço, é fundamental para a construção de uma identidade coletiva que reconhece e respeita 

suas raízes. 

Além disso, a reflexão sobre as práticas funerárias e os rituais associados à morte, que 

variam ao longo do tempo e entre diferentes culturas, enriquece nossa compreensão sobre como 

as sociedades lidam com a perda e a memória. O cemitério, portanto, se torna um lugar de 

aprendizado e de ressignificação, onde a história é constantemente recontada e reinterpretada. 

Por fim, é imprescindível que a comunidade e as instituições locais se unam em esforços 

para a preservação e valorização do Cemitério dos Degolados, garantindo que ele continue a 

ser um espaço de memória e reflexão, contribuindo para a educação patrimonial e a 

sensibilização sobre a importância da história e da cultura local. A pesquisa sobre cemitérios, 

longe de ser um mero "turismo macabro", revela-se como uma oportunidade de aprofundar o 

conhecimento sobre a humanidade e suas diversas formas de lidar com a vida e a morte. 

REFERÊNCIAS 

A CABEÇA de Gumercindo Saraiva. Tabajara Ruas. Brasil: 2018. 

ARIÈS, P. O homem diante da morte. São Paulo, Unesp, 2014. Volume único. 

BELLOMO, H. R. (org.). Cemitérios do Rio Grande do Sul: arte, sociedade, ideologia. 

Porto Alegre: Ed. PUCRS, 2000.  

BERTO, J. P. Liturgias Da Boa Morte E Do Bem Morrer: Práticas E Representações 

Fúnebres Na Campinas Oitocentista (1760-1880). Dissertação (Mestrado em História) – 

Programa de Pós-graduação em História, Universidade Estadual de Campinas, Campinas. 

2014. 

BRASIL. Decreto Nº. 72.312, de 31 de maio de 1973. Promulga a Convenção sobre as 

Medidas a serem Adotadas para Proibir e impedir a Importação, Exportação e Transportação e 

Transferência de Propriedade Ilícitas dos Bens Culturais. Brasília, DF: Presidente da 

República, Disponível em: < https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1970-

1979/d72312.html   > Acesso em: 18 mar 2023. 

CAINO, T. C. A.; ROEDEL, L. A. Cidade, Cemitérios e Memória: Os Casos de Cruz Alta, RS 

e Belo Horizonte, MG. In: ENCONTRO NACIONAL ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE 

ESTUDOS CEMITERIAIS. RELIGIÕES E RELIGIOSIDADES: PRÁTICAS, VISÕES E 

CRENÇAS DIANTE DA MORTE E DO MORRER, 8., 2017, Florianópolis, Anais [...]. 

Florianópolis: UDESC, 2017. 

DILLMANN, M. Morte e práticas fúnebres na secularizada República: a Irmandade e o 

Cemitério de São Miguel e Almas de Porto Alegre na primeira metade do século XX. 



 

 73 

2013. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-graduação em História, Universidade 

do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2013. 

FERREIRA, M. L. M. Patrimônio: Discutindo Alguns Conceitos. Diálogos, v. 10, n. 3, p. 79-

88, 2006. 

FÖETSCH, A. A.; OLIVEIRA, C. D. M. Geografia Simbólica Dos Cemitérios Em 

Perspectivas. London Journal of Research in Humanities and Social Sciences. v. 20. n. 3, 

2020. 

GONÇALVES, J. R. S. Os Limites do Patrimônio. In: LIMA FILHO, M. F.; ECKERT, C.; 

BELTRÃO, J. F. (org.). Antropologia E Patrimônio Cultural: Diálogos E Desafios 

Contemporâneos. Originalmente publicado em Estudos Históricos, v. 1, n. 2, Rio de Janeiro: 

Fundação Getúlio Vargas, p. 239-248, 2007. 

GONÇALVES, J. R. S. O Patrimônio Como Categoria De Pensamento. In: ABREU, R.; 

CHAGAS, M. (org.) Memória e Patrimônio: Ensaios Contemporâneos. Rio de Janeiro: 

Editora lamparina. p. 25-33, 2003. 

GRASSI, C. Estudos Cemiteriais. In: GRIECO, B.; TEIXEIRA, L.; THOMPSON, A. (org.). 

Dicionário IPHAN de Patrimônio Cultural. 2. ed. Rio de Janeiro, Brasília: 

IPHAN/DAF/Copedoc, 2016. 

HALBWACHS, M. A memória Coletiva. Tradução: Laurent Léon Schaffter. São Paulo: 

Editora Revista dos Tribunais LTDA, 1990. 189 p. Título Original: La Mémoire Collective. 

ISBN: 85-7115-038-9. 

LEMOS, C. A. C. O que é Patrimônio Histórico. Editora Brasiliense. 1981. 

LICKS, L. O Cemitério dos Degolados de 1923: Uma História de Exclusão. 2023.Trabalho 

de Conclusão de Curso (Graduação em História) - Universidade Federal da Fronteira Sul, 

Erechim, 2023. 

LINO, J. T. Heranças materiais de uma guerra: os cemitérios do Contestado, Sul do Brasil. 

Revista Esboços, Florianópolis, v. 19, n. 28, p. 13-30, dez. 2012. 

MUMFORD, L. A Cidade na História: suas origens, transformações e perspectivas. 

Tradução: Neil R. da Silva. São Paulo: Martins Fontes, 1998. Título original: The city in history 

– It’s Origins, It’s Transformations and It’s Prospect. ISBN: 85.336-0847-0.  

NASCIMENTO, F. L.; VILELA, P. F.; CARDOSO, M. D.; FALCÃO, M. D. Educação não 

formal: cemitério como espaço público para o ensino da Geografia. Geografia Ensino e 

Pesquisa, Santa Maria, v. 24, p. 1-31, 2020. 

NORA, P. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Projeto História. São Paulo: 

PUCSP, dez. 1993. 

OLIVEIRA, J. M. X. Morfologia da cidade: o cemitério como uma questão simbólica e 

espacial. EFDeportes, Buenos Aires, n. 198, nov 2014. 

OLIVEIRA, L. Da Igreja ao Campo Santo: O Nascimento dos Cemitérios e o Monopólio da 

Morte no Brasil do Século XIX. In: ANAIS DO ENCONTRO INTERNACIONAL, 1.; 

ENCONTRO DE HISTÓRIA DA ANPUH-RIO: HISTÓRIA E PARCERIAS, 18., 2018, Rio 

de Janeiro, Anais [...]. Rio de Janeiro: Universidade Federal Fluminense Niterói, 2018. 

OLIVEIRA, O. G. Santo Augusto: 1815/20 até 1940. Porto Alegre: Editora Evangraf. 1 ed. 

2000. 



 

 74 

PEREIRA, M. S. Memória e Patrimônio: Os símbolos esquecidos no cemitério municipal 

de Soledade (1871 – 1935). Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós-Graduação 

em História, Universidade de Passo Fundo, Passo Fundo, 2009. 

PIOVEZAN, A. Cemitérios e Mausoléus Militares No Brasil: O Embate Entre o Laico e o 

Confessional. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, 26., 2011, São Paulo. Anais [...]. 

São Paulo: USP, 2011. 

REZENDE, E. C. M. Cemitérios. São Paulo: Necrópolis, 2007. 

ROCHA, T. S. F. Refletindo sobre memória, identidade e patrimônio: as contribuições do 

programa de Educação Patrimonial do MAEA-UFJF. In: ENCONTRO REGIONAL ANPUH-

MG, 18., 2012, Mariana. Anais [...]. Mariana, 2012. 

SANTO AUGUSTO (RS). Lei nº 844/1989. Dispõe Sobre o Reconhecimento, Criação e 

Denominação de Marcos Históricos do Município de Santo Augusto RS, e dá Outras 

Providências. Santo Augusto, RS, 1989. 

SPRINGER, K. S.; PÉREZ, M. S.; JORGE, C. Cemitérios: Desvendando os Espaços da 

Morte e Seus Signos. São Francisco, set. 2005. 


