
Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 28 ] 

O direito à memória e à patrimonialização na cidade: a 
patrimonialidade como resistência na ilhota 

Betina da Rocha Gamalho1 

 
Introdução 

Conceitos como patrimônio cultural, memória, patrimonialização e 
patrimonialidade são amplamente discutidos no campo teórico. Neste artigo, o 
objetivo é articular tais conceitos com o objeto de estudo aqui proposto que é a 
antiga região de Porto Alegre conhecida como Ilhota, a qual possui uma 
carência no que toca às bibliografias e a estudos específicos na área, 
principalmente no reconhecimento de seu território como patrimônio cultural 
da cidade de Porto Alegre. No primeiro momento, o objetivo é realizar uma 
pequena síntese do resgate histórico da construção da ideia de patrimônio 
cultural no Brasil, com referenciais teóricos de autores como José Reginaldo 
Santos Gonçalves, Francisco Luciano Lima Rodrigues, Maria Cecília Londres 
Fonseca e Paulo Peixoto, permitindo identificar nesse processo as 
intencionalidades e as relações de poder nela estabelecidas. No segundo 
momento, as relações de poder estabelecidas nesse processo, bem como o 
trabalho de enquadramento da memória presente na seleção e no gerenciamento 
patrimonial, serão analisados sob a ótica dos autores Michael Pollak, Dominique 
Poulot e João Carlos Tedesco. A discussão sobre as batalhas pela memória e o 
duplo ato de lembrar e esquecer são fundamentais para discutir a respeito da 
ordenação de monumentos e patrimônios que exercem mediações de memória 
que darão sustentação teórica no último momento do artigo, onde se analisará a 
Ilhota articulada com esses conceitos. No terceiro momento, será diferenciado 
os conceitos de patrimonialidade e patrimonialização, tendo como autor 
fundamental no cerne dessa discussão, Dominique Poulot, que verifica que o 
primeiro conceito distancia-se do segundo por não estar ligado ao 
reconhecimento legal e institucional de um bem patrimonial, mas sim ao 
reconhecimento no âmbito do sensível. No quarto momento, o objeto de 

                                                 
1 Bolsista Capes no Mestrado em História (UPF), licenciada e laureada em História 
(PUCRS), betinagamalho@gmail.com 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 29 ] 

estudo, que é a Ilhota, será apresentado ao leitor de modo que o localize em 
relação ao tempo, ao espaço e aos sentidos e valores históricos e culturais 
empregados no território. Por fim, a Ilhota será analisada a partir das discussões 
interligadas dos conceitos de memória, patrimonialização e patrimonialidade, de 
modo que reconheça o território como um lugar, que apesar de não ser 
patrimonializado, é carregado de sentidos patrimoniais (patrimonialidade) que 
seus antigos e atuais moradores carregam em si, preservando o reconhecimento, 
os saberes e os sentidos do que eles consideram seu patrimônio e resistindo ao 
apagamento de suas memórias, demonstrando o quanto seu patrimônio não 
deve ser limitado pelo que restou de bens materiais. Será discutido também a 
tradição da historiografia positivista e da fase heroica da política patrimonial no 
reconhecimento dos patrimônios culturais da cidade de Porto Alegre, de modo 
que identifique a Ilhota como um território que deveria ser reconhecido 
também institucionalmente como patrimônio cultural e ter o direito à 
patrimonialização e à memória na valorização da história da cidade.  

Definiu-se a técnica de coleta de dados pela documentação indireta, 
que se deu a partir de dados coletados por terceiros, constituindo quanto aos 
procedimentos uma pesquisa documental (fontes primárias) e bibliográfica 
(fontes secundárias). A abordagem da História Oral na pesquisa será alicerce 
fundamental, a partir do uso de entrevistas como um modo de dado social pela 
comunicação informal, organizadas tipologicamente em semiabertas individuais, 
(em profundidade) originária de questões semiestruturadas (entrevista 
semiestruturada). É sobretudo na oralidade e no uso da memória  que 
descontrói-se a narrativa de que patrimônio é apenas aquilo que é material e 
institucionalizado e identifica e fortalece a Ilhota como patrimônio cultural 
carregado de sentido patrimonial (patrimonialidade).  

 
A construção da ideia de patrimônio cultural no Brasil: do material ao 
imaterial 
  Para tratar sobre os conceitos de patrimonialização, patrimonialidade e 
memória, articulados ao estudo da antiga região conhecida como Ilhota em 
Porto Alegre, é necessário “discutir a noção de “patrimônio”, como ela emerge 
na história da modernidade e quais os perfis semânticos que ela veio a assumir” 
(GONÇALVES p. 214). A compreensão da construção da ideia de patrimônio 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 30 ] 

cultural2 no Brasil faze-nos adentrar nos estudos sobre questões patrimoniais e 
identificar nesse processo as intencionalidades e as relações de poder nela 
estabelecidas, permitindo que a posteriori se entenda historicamente os motivos 
pelos quais a Ilhota, como um território de memória e de patrimonialidade, não 
é patrimonializada na cidade. 

A história do conceito de patrimônio cultural é recente no brasil e 
relaciona-se a 3 momentos: a Semana de Arte Moderna de 1922, o Estado Novo 
e a criação do Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (SPHAN) 
sob a direção de Rodrigo Melo Franco de Andrade. Essa primeira fase é 
chamada de fase heroica e fora marcada pelo tombamento de bens em que 
valorizou-se mais o valor estético do que o valor histórico e considerou-se 
patrimônio cultural apenas bens móveis e imóveis, que fossem do interesse 
público, vinculados a fatos que remetessem à etnia branca e sua participação na 
história do Brasil, à religião católica e à elite política e econômica do país. Essa 
elaboração, conforme o autor Francisco Luciano Lima Rodrigues (2006), de um 
conceito fechado de patrimônio cultural, fora motivado pela política do Estado 
Novo, quando criou-se o SPHAN em 1937 que durante décadas super valorizou 
obras e monumentos de fatos “memoráveis” e relacionados aos grupos citados 
anteriormente. Essa seleção tinha sustentação através de uma historiografia que 
priorizava um determinado estilo arquitetônico e artístico e a história da elite 
branca política, invisibilizando a participação de demais sujeitos históricos na 
formação do país. 

A fase seguinte à fase heroica na construção da ideia de patrimônio 
cultural no Brasil, possui dois marcos: o final do Estado Novo e a politização da 
cultura, a partir do governo de Juscelino Kubitschek. A Constituição Federal de 

                                                 
2 A Constituição Federal de 1988, em seu Artigo 216, ampliou o conceito de patrimônio 
estabelecido pelo Decreto-lei nº 25, de 30 de novembro de 1937, substituindo a 
nominação Patrimônio Histórico e Artístico, por Patrimônio Cultural Brasileiro. Essa 
alteração incorporou o conceito de referência cultural e a definição dos bens passíveis de 
reconhecimento, sobretudo os de caráter imaterial. A Constituição estabelece ainda a 
parceria entre o poder público e as comunidades para a promoção e proteção do 
Patrimônio Cultural Brasileiro, no entanto mantém a gestão do patrimônio e da 
documentação relativa aos bens sob responsabilidade da administração pública 
(IPHAN). 
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 31 ] 

1988 foi um marco nesse processo, no que toca ao patrimônio cultural, a partir 
dos movimentos sociais e políticos que juntaram os partidos de esquerda, os 
grupos intelectuais e os órgãos de cultura para a construção de um conceito de 
patrimônio cultural, diferente daquele conceito fechado, moldado durante a fase 
heroica e que fosse ao encontro de determinadas pautas estipuladas por esses 
grupos, como um conceito mais popular e de valorização da cidadania. A 
Constituição Federal de 1988 ainda forneceu as bases para a formulação de uma 
política do patrimônio cultural imaterial que fora iniciada no ano 2000, pois até 
então as memórias e tradições dos variados grupos culturais e étnicos do Brasil 
não eram registrados como patrimônios e eram de domínio dos folcloristas. As 
memórias e histórias de transmissão oral, em especial dos grupos indígenas e 
afrodescendentes, é recente no Brasil, visto que, conforme analisou Maria 
Cecília Londres Fonseca, (2017) elas não se enquadravam em bens móveis ou 
imóveis, portanto, não eram passíveis de tombamento. Para Paulo Peixoto: 

[...] a cultura do imaterial é hoje, nas sociedades em 
que vivemos, a condição fundamental da elevação 
do material (sobretudo do não monumental) à 
condição patrimonial, bem como da promoção da 
diversidade de usos sociais associados àquilo que 
chamamos patrimônio (PEIXOTO, 2017, p.16). 
 

Patrimônio para quem: o trabalho de enquadramento da memória na 
política patrimonial 

A construção da ideia de patrimônio cultural e das políticas 
patrimoniais tiveram uma longa trajetória, mas ainda hoje é necessário o debate 
acerca do patrimônio e seus usos na sociedade. Diversos autores lançam luz 
sobre o tema e colaboram para a erudição teórica acerca do conceito de 
patrimônio cultural e seus usos e aplicações no espaço e na sociedade. Foi visto 
o quanto que a ideia de patrimônio cultural mudou ao longo dos anos, 
primeiramente fora um conceito fechado e sem adesão da representação dos 
demais grupos sociais e depois um conceito mais aberto e com participação 
popular, compreendendo desde o material até o imaterial. No entanto, uma 
característica em comum aos dois momentos marca a trajetória da construção 
da ideia de patrimônio cultural: o exercício do Estado como uma agência de 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 32 ] 

poder e o gerenciamento da identificação de um grupo a um patrimônio 
cultural, o qual “contribui, tradicionalmente, para a legitimidade do poder” 
(POULOT, 2009, p.15). Sendo assim,  “a noção traz em si uma certa 
ambiguidade: se, por um lado, é a forma pela qual um grupo se afirma 
publicamente, por outro, é o modo pelo qual o Estado exerce seu controle 
sobre a sociedade” (GONÇALVES, 2015, p. 213). 

Quando fala-se em uma seleção voluntária dos patrimônios culturais 
por parte do Estado, o qual gerencia e exerce seu poder nessa seleção, está se 
falando em um trabalho de enquadramento, como Dominique Poulot 
evidenciou:  

querer apreender o gesto patrimonial no seio da 
história social e cultural é pensar nos recortes e 
nos “enquadramentos” aos quais ele se consagra 
em uma relação sempre complexa com o que o 
organiza (POULOT, 2012, p. 29). 

 
Esse trabalho de enquadramento dos patrimônios culturais está 

atrelado a grupos autorizados e refletem o que Michael Pollack (1992) denomina 
de “trabalho de enquadramento da memória”, isto é, são memórias que são 
enquadradas, institucionalizadas, fruto de um processo de seleção de agentes 
políticos, culturais e econômicos, nos quais são construídas narrativas que, 
baseadas na história, corroboram com interesses de solidificar uma determinada 
imagem sobre o passado. Sendo o enquadramento da memória um ato 
intencional e subjetivo, percebe-se a clara relação com o tempo presente, afinal, 
o enquadramento da memória é selecionado no presente para a garantia de 
futuro ao passado mediado pelo presente, tendo na história o canal que faz com 
que memórias ganhem presentificação. Tendo como pressuposto a noção de 
que a memória não é cristalizada, mas sim selecionada numa espécie de dialética 
da memória, é importante salientar que a memória relaciona-se com duas 
dimensões: do esquecimento e da lembrança. 

Há memórias em disputa e silenciadas. Pollak (1989) retrata sobre a 
dimensão conflituosa da memória pelo uso político, sendo uma arena de 
conflitos, na medida em que é muito comum que grupos políticos, religiosos e 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 33 ] 

culturais acionem a memória para poder interferir nas construções identitárias. 
O duplo ato de lembrar e esquecer são ferramentas acionadas para a 
manipulação coletiva ou individual da memória.  

Os acionamentos da memória, sejam políticos ou não, são 
indissociáveis do esquecimento, afinal, o ato de lembrar/esquecer é uma via de 
mão dupla, onde seleciona-se o que deve ou não ser lembrado, o que deve ou 
não ser esquecido, enquadrado e presentificado. Além da vinculação da 
memória com a política, ela também é relacionada com cultura, visto que, ambas 
são fomentadoras da integração social e do sentimento de pertencimento e 
identidade coletiva, na medida que são ritualizadas.  Memória e identidade estão 
ligadas e daí advém a necessidade simbólica de lugares de memória através da 
construção de espaços políticos de memória. Para Poulot: 

o patrimônio inscreve-se entre a história e a 
memória. De fato, ele evoca um conjunto de 
valores que, à semelhança da memória, dependem 
de um enraizamento mais ou menos profundo na 
dimensão "sensível" das identidades pessoais e 
sociais, das afinidades religiosas, das culturas 
populares e até mesmo das mitologias (POULOT, 
2012, p. 235) 

 
O poder político possui uma dimensão maior no controle e na 

produção de uma memória pública oficial, selecionando o que deve ou não ser 
lembrado e regulamentando um esquecimento desejado. João Carlos Tedesco 
(2011) utiliza do termo “colonização da memória”, visto que, o poder político 
seleciona os sentidos e as referências necessárias para legitimar a memória e a 
história “oficial” de um passado que buscou-se o que se interessava para dar 
sentido e moldar ações no presente, com perspectivas para o futuro.  

Portanto, pode-se dizer que existem batalhas pela memória e pelo seu 
uso intencional e seletivo para discutir a respeito da ordenação de monumentos 
e patrimônios que exercem mediações de memória na dupla tentativa de 
legitimar/deslegitimar. Os patrimônios selecionam o passado a que se quer 
rememorar e manifestam o orgulho do passado, ou o temor de repetição no 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 34 ] 

presente. Essa memória patrimonial e social é intencionada na transmissão às 
outras gerações que em coletivo identificam-se e sentem-se pertencidos, tendo 
como princípio o conceito de alteridade, dando-lhes legitimidade e 
reconhecimento no espaço público.  

Por fim, o autor chama a atenção para a necessidade de uma 
ressignificação do patrimônio, servindo de mediação de tempos em que “o que 
está em jogo nos museus, e também no domínio do patrimônio cultural é 
memória, esquecimento, resistência e poder, perigo e valor, múltiplos 
significados e funções, silêncio e fala, destruição e preservação (CHAGAS, 2005 
apud TEDESCO, 2011, p.39). 

 

Do institucional ao sensível: A diferença entre patrimonialização e 
patrimonialidade  

No que toca à discussão sobre patrimônio cultural, seus usos e 
conceitos, é importante diferenciar dois dos conceitos apresentados no título do 
presente artigo, patrimonialização e patrimonialidade, que segundo Poulot “hoje 
em dia, a patrimonialização parece confundir-se com a patrimonialidade” 
(POULOT, 2009, p.33). Essa diferenciação é fundamental para que no próximo 
momento, em conjunto com a abordagem da História Oral, se compreenda as 
questões patrimoniais relacionadas à antiga região da Ilhota em Porto Alegre 
que possui a patrimonialidade como ferramenta de resistência num território 
não patrimonializado. No Dicionário IPHAN do Patrimônio Cultural consta 
que: 

Patrimônio é a realidade concreta, cuja gestão 
prática está associada à preservação de 
determinados bens que ocorre a partir de 
instrumentos específicos de proteção – 
tombamento, registro, chancela, entorno, cadastro, 
inventários –; bens que são selecionados segundo 
determinados critérios, que se referem a 
atribuições de valor, e segundo determinados 
processos, que envolvem o campo teórico do 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 35 ] 

patrimônio cultural, onde ocorrem as pesquisas. 
Todo esse procedimento, denominado 
patrimonialização, deve ser comunicado 
socialmente por meio de processos de promoção 
(THOMPSON, 2014). 

 
Seguindo essa ótica, a patrimonialização tem relação com o 

reconhecimento legal de um bem patrimonial, seja ele material ou imaterial,  a 
partir de um conjunto de ações que visam a seleção e a atribuição de valores 
sobre o bem que deseja-se preservar de modo que garantam a legitimação do 
patrimônio.  

Já o conceito de patrimonialidade, distancia-se do conceito de 
patrimonialização por não estar ligado ao reconhecimento legal e institucional 
de um bem patrimonial, mas sim ao reconhecimento no âmbito do sensível. 
Para Poulot, patrimonialidade designa “a modalidade sensível de uma 
experiência do passado, articulada com uma organização do saber - 
identificação, atribuição — capaz de autentificá-lo “ (POULOT, 2009, p.28). O 
conceito de patrimonialidade coloca em evidência e reconhece o patrimônio 
apropriado pelos sujeitos que o vivenciam e sentem-se representados por tal 
bem que carrega valores e sentidos que devem ser preservados, independente do 
reconhecimento através do meio legal e institucional da patrimonialização. 

Ao reconhecer valores, identidades, práticas e sociabilidades, a 
patrimonialidade visibiliza memórias coletivas, que no âmbito do sensível, da 
identidade e do sentido de pertencimento a um determinado lugar, demonstram 
o caráter social do patrimônio, dando-o “sentido identitário à preservação das 
memórias coletivas” (JEUDY, 2005, p. 26). 

 

Ilhota como história de gente, de cultura e resistência 

O objetivo até o presente momento foi de mapear uma pequena 
síntese dos conceitos utilizados no presente artigo: patrimônio, memória, 
patrimonialização e patrimonialidade, bem como seus usos e funções.  Esse 
trabalho de síntese fora necessário para que a partir desse instante seja possível 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 36 ] 

realizar uma análise dos 4 conceitos apresentados relacionados ao objeto de 
estudo que é a o território da Ilhota. A priori, será apresentado ao leitor o que é 
e onde fica o território em questão para situá-lo em relação ao tempo, ao espaço 
e aos sentidos e valores históricos e culturais empregados nesse território onde a 
patrimonialidade tem a função de resistência. 

O processo de abolição e de remodelação urbana no centro de Porto 
Alegre no final do século XIX e início do século XX provocou uma intensa 
reorganização territorial na cidade, formando-se, conforme Sandra Pesavento 
(1999, p. 11), um “cinturão negro e pobre” ao redor da região central, espaço 
agora demarcado como centro da vida administrativa, econômica e cultural das 
elites dirigentes. Ocupada historicamente pela população negra e escravizada, 
com a abolição da escravatura a o território passa a ser abrigo também dos 
libertos, devido ao baixo valor dos terrenos, por conta da precária condição 
habitacional que a área proporcionava por se localizar em um território 
alagadiço e sem investimento do poder público. 

Localizada nesse território inicialmente periférico e invisibilizado, 
gradativamente a Ilhota passou a ser um lugar de interesse público e imobiliário, 
sujeita a experimentar os efeitos que a modernização urbana e as políticas 
higienistas acarretariam na vida de seus moradores. A Ilhota, ocupava o terreno 
que hoje corresponde a área limítrofe entre os bairros Menino Deus e Cidade 
Baixa, indo da Praça Garibaldi, na esquina das avenidas Venâncio Aires e Érico 
Veríssimo (antiga Rua Arlindo), até a Av. Ipiranga, abrangendo também a área 
entre a Av. General Lima e Silva, e a Av. Getúlio Vargas (antiga Rua 13 de 
maio).  

A partir das enchentes de 1941, a prefeitura pôs em prática o projeto 
de expulsão dos moradores da Ilhota. Conforme esse território foi 
superlotando, começaram as remoções massivas. Em 1967, o Demhab 
(Departamento Municipal de Habitação) e o Exército retiraram mais de mil 
casas da Ilhota e levaram seus moradores para inaugurarem a recém criada 
Restinga, como um novo espaço geográfico e social. Após a remoção forçada, 
alguns moradores se esconderam em casas de familiares em outras regiões ou 
atrás dos maricás na Ilhota, e em 1978 retornaram para o lugar em que jamais 
deveriam ter saído, por meio de muita luta e resistência. A Ilhota sumiu. Sumiu 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 37 ] 

do imaginário, da história e do mapa da cidade, mas não do coração e da 
memória dos que foram despejados para a periferia e dos que permaneceram 
reivindicando seu direito de pertencer à cidade. 

Mas de fato, o que é a Ilhota? É apenas um traçado, marcado pela 
movimentação das águas do riacho que sofria com enchentes? A história da 
Ilhota, não é apenas a história do seu espaço físico e das intervenções 
urbanísticas. A Ilhota é história de gente! De gente que carrega em si as 
memórias do que um dia fora a Ilhota de Lupicínio Rodrigues, Tesourinha, 
Angelica, Fernando, Luis Cesar e de tantos outros sujeitos que mostram que a 
Ilhota é memória, é cultura e resistência dos que verdadeiramente construíram 
essa história.  Foi nessa Ilhota, que ligados por um elo em comum que é a 
resistência e a ancestralidade, que seus moradores desenvolveram laços de 
sociabilidade que proporcionaram diversas manifestações culturais e novas 
relações sociais.  

É nesse sentido, que a Ilhota estava dentro de uma lógica espacial 
política e econômica, visto que Porto Alegre era “uma cidade onde havia não só 
espaço físico para pessoas negras, mas espaço para que estas pessoas de cor 
praticassem suas crenças, seus costumes que puderam, assim, preservar” 
(PICCOLO, 1991, p. 46). Era nesse espaço onde seus moradores 
majoritariamente negros e pobres poderiam ter um lugar para morar perto do 
centro da cidade ao mesmo tempo em que desenvolveriam seus próprios laços 
socioculturais. 

Juntamente com a remoção forçada dos seus moradores até a década 
de 70 para as margens da cidade, foram embora também a cultura popular, o 
samba, o carnaval e as ligas de futebol da antiga Ilhota. Saíram da urbe para 
entrar no imaginário popular e ironicamente, também no esquecimento. 

Se esquecera que o carnaval e o samba porto-alegrense possuem raízes 
históricas de um lugar tão esquecido da história da cidade, se esquecera das 
lavadeiras e seus saberes, se esquecera que para além do estigma da construção 
da ideia de uma Ilhota perigosa e violenta, era de lá que saíram grandes nomes 
da música popular brasileira e do futebol porto-alegrense e acima de tudo que 
foi de lá que saiu gente comum, que não virou famoso ou nome de rua, não 
apareceu nas páginas dos jornais e nos programas de televisão, mas que viraram 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 38 ] 

a história viva carregada de memória do que foi a Ilhota como história de gente, 
de cultura e resistência. 

 

A não patrimonialização de uma Ilhota patrimonial 
Atualmente, a Ilhota não é identificada como um patrimônio cultural 

da cidade de Porto Alegre, apesar de carregar consigo a cultura imaterial do 
município, do estado e do país. O samba, o carnaval, o futebol, as religiões de 
matriz africana e as lavadeiras por exemplo, são aspectos culturais que marcam 
determinados grupos sociais e espacialidades no Brasil. A patrimonialização de 
bens materiais não seria possível, devido ao apagamento e a destruição de seus 
bens históricos, das casas de religião, do campo que jogou a Liga Nacional de 
Futebol Porto-Alegrense, dos espaços das escolas de samba, bares e casas de 
sujeitos históricos. O espaço urbano da Ilhota fora modificado do mapa da 
cidade a fim de que se cedesse espaço para a especulação imobiliária, prédios e 
estabelecimentos comerciais. Hoje, os bens materiais dos que moravam na 
Ilhota foram apagados, de modo que depois das demolições e do despejo, o 
pequeno espaço que fora cedido, através da Lei da Concessão do Direito Real 
de Uso  às pessoas que retornaram para o território, se transfigurassem em 
construções sem a expressão original das que existiam antes desse processo.  No 
entanto, é importante destacar que a Ilhota não tem o “seu patrimônio limitado 
pelo que restou de bens materiais de valor histórico, afinal, quase nada restou. 
Entretanto, é preciso lançar luz a um patrimônio que não é dado como 
patrimônio, mas que resiste na trama de vivências e memórias do lugar” (LIMA, 
2020, p. 212). 

Com sua paisagem  apagada do espaço urbano, a Ilhota e os sujeitos 
que ali viveram e vivem, guardam na memória a ancestralidade da imaterialidade 
de seu patrimônio que mantém viva a história de práticas culturais marcantes e 
ao mesmo tempo, invisibilizadas da história de Porto Alegre. Muito se fala no 
samba, no carnaval popular, no Riachinho, nas enchentes, no futebol e em 
determinadas figuras que tornaram-se públicas como Lupicínio Rodrigues e 
Tesourinha na antiga Porto Alegre, mas pouco se fala sobre o território que fora 
o palco dessas práticas, acontecimentos e local de morada dessas figuras. A 
patrimonialidade é um conceito não apenas teórico, mas prático. Ele é 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 39 ] 

resistência para os que não possuem suas memórias e patrimônios visibilizados 
e patrimonializados na cidade e na história. 

Tendo já discutido acerca da construção da ideia de patrimônio, bem 
como do trabalho de enquadramento da memória, fruto de um movimento 
voluntário e de seleção de agentes políticos, culturais e econômicos, 
compreende-se as relações de poder estabelecidas no âmbito dessas discussões. 

Uma historiografia e uma política patrimonial que visibilizasse, em 
especial, um Rio Grande do Sul multiétnico e multicultural é recente, dado o 
contexto histórico ainda muito marcado pela contribuição positivista de homens 
que relegaram a história do estado à branquitude do homem político, 
negligenciando a contribuição de outros grupos sociais no Estado. As políticas 
patrimoniais no Rio Grande do Sul, à modelo da fase heroica no Brasil, 
reconheceram diversos patrimônios do interesse público, que fossem vinculados 
a fatos que remetessem à etnia branca e sua participação na história do Brasil, à 
religião católica e à elite política e econômica do país. A exemplo disso está o 
primeiro tombamento em Porto Alegre em 1938 com a proteção da Igreja 
Nossa Senhora das Dores e mais tarde o Museu Júlio de Castilhos e o Theatro 
São Pedro (IPHAN). Qualquer bem patrimonial que fosse referente à memória 
de outros grupos sociais eram desconsiderados seguindo a lógica de um trabalho 
de enquadramento da memória.  

Gerenciando a identificação de um grupo a um patrimônio cultural 
legitimava-se o poder daqueles que selecionariam o que é ou não um patrimônio 
e o que é ou não relevante para a história do Brasil, do Rio Grande do Sul e de 
Porto Alegre, determinando uma imagem sobre o passado a que se quer 
salvaguardar. 

As relações de poder embutidas nas políticas de patrimonialização e no 
trabalho de enquadramento da memória em Porto Alegre são extremamente 
visíveis no espaço urbano. Apesar de uma mudança institucional no processo de 
reconhecimento do bem patrimonializado e da identificação e valorização do 
patrimônio cultural imaterial, vinculado também à uma mudança na 
historiografia brasileira, com a visibilização da importância de outros grupos 
sociais e bens patrimoniais vinculados a estes na construção do país, ainda hoje 
os reflexos de uma política patrimonial fechada e de uma historiografia 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 40 ] 

positivista são vistos na cidade e no sentimento de pertencimento de 
determinados grupos. 

São variados os bens patrimonializados na cidade de Porto Alegre. 
Uma visita ao centro da cidade é uma contemplação de bens materiais que 
contam um pouco da história do município a partir de uma perspectiva 
enraizada na sociedade de um legado da fase heroica da política patrimonial e da 
historiografia positivista. Esses bens, esmagadoramente referem-se a homens, 
brancos e políticos da histórica. No que toca aos patrimônios culturais imateriais 
patrimonializados em Porto Alegre, os números são ainda menores na 
representação de outros grupos sociais e suas memórias.  Luis Cesar, morador 
atual da antiga região da Ilhota, faz um relato importante sobre essa falta de 
visibilização na cidade: 

Tu tinha me perguntado, né, tem uma palavra, 
uma palavra chamada preconceito, e aí quando são 
figuras populares da periferia os nomes não são 
pontuados pela sociedade. São importantes nomes 
pomposos que fazem parte do contexto geral da 
sociedade, que são bem vistos, que são pessoas 
que são conhecidas, né, que *são brancas* 
[entonação na fala], né, então a gente exclui 
pessoas que são da comunidade [...] (SILVA, 
2022). 

 
Sem possibilidade de patrimonialização dos bens materiais na Ilhota 

devido à destruição completa até a década de 80, o território encontra na 
memória, no imaterial e na patrimonialidade um símbolo de resistência frente a 
invisibilidade de suas histórias. A oralidade, neste sentido, tem um papel 
fundamental para a desconstrução da narrativa de que patrimônio é apenas 
aquilo que é material e institucionalizado, que identifica e fortalece a Ilhota 
como patrimônio cultural carregado de sentido patrimonial (patrimonialidade) 
como forma de resistência. A pergunta que se faz é: porque esse território com 
tantas referências culturais para a cidade de Porto Alegre não é 
patrimonializado? Em Porto Alegre, a Lei nº. 9570 de 3 de agosto de 2004 
institui o registro de bens imateriais e consta que: 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 41 ] 

 
Art.1º: Fica instituído o Registro de Bens Culturais 
de Natureza Imaterial que constituem patrimônio 
cultural do Município de Porto Alegre. 
§ 1º O registro referido no "caput" far-se-á em 
livro que conterá: 
I - o Registro dos Saberes, no qual serão inscritos 
conhecimentos e modos de fazer enraizados no 
cotidiano da comunidade; 
 II - o Registro das Celebrações, no qual serão 
inscritos rituais e festas que marcam a vivência 
coletiva do trabalho, da religiosidade, do 
entretenimento e de outras práticas da vida social;  
III - o Registro das Formas de Expressão, no qual 
serão inscritas manifestações literárias, musicais, 
plásticas, cênicas e lúdicas;  
IV - o Registro dos Lugares, no qual serão 
inscritos mercados, feiras, santuários, praças e 
demais espaços em que se concentram e 
reproduzem práticas culturais coletivas. 

 
A Ilhota enquadra-se no primeiro inciso do primeiro parágrafo do 

art.1º, por ter na patrimonialidade de seu patrimônio cultural imaterial, o saber 
da antiga profissão das lavadeiras. Como ofício e prática social desempenhado 
pelas mulheres, as lavadeiras guardavam consigo um saber, que num encontro 
de gerações à beira do Riacho compartilhavam experiências, informações e 
saberes. Muitas das vezes as crianças meninas acompanhavam suas mães e as 
viam desempenhando seus ofícios, ao mesmo tempo em que aprendiam as 
técnicas e construíam laços sociais. As roupas estendidas pela cidade, o 
Riachinho e as práticas sociais das lavadeiras sumiram do espaço urbano, mas 
não do imaginário e da memória popular. O ofício desapareceu, mas os saberes 
desenvolvidos jamais foram esquecidos. Resistindo, seus antigos moradores 
preservaram as memórias e a patrimonialidade do que um dia fora a Ilhota das 
lavadeiras. Angelica, uma das moradoras da antiga Ilhota relata sobre esse saber, 
essa prática social, passada para os mais jovens: 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 42 ] 

Olha, elas na época não tinha assim esse processo, 
na época já tava se modernizando, mas elas 
contavam muito as coisas daquela época. Tinha os 
negócios das bacias, que me chamava muito a 
atenção, porque os pais sempre que, era uma coisa 
assim que era um hábito, né, ter aqueles baciões de 
latão em casa que era onde eles botavam os bebês 
de noite pra dormir por causa dos alagamentos. 
Então elas lavavam no bacião ainda na época e 
contavam pra gente dos barquinhos. Por causa da 
pinguela e da água a gente vivia fazendo 
barquinho, então as vezes conversava com elas ali 
sobre as bacias que elas falavam, então era uma 
coisa que reportava as lavadeiras (MIRINHÃ, 
2022). 

 
A Ilhota ainda enquadra-se no segundo inciso do primeiro parágrafo 

do art.1º, por ter sido um espaço fortemente marcado pelo antigo carnaval 
porto-alegrense. Antes mesmo da década de 30 o carnaval de rua porto-
alegrense é apropriado pelas camadas populares, principalmente pela população 
negra que carregava consigo a ancestralidade cultural de seus antepassados. “Um 
carnaval que começou como periférico, começava cada vez mais a atrair pessoas 
de todos os lugares da cidade […]. Anos depois [nas] décadas de 30 e 40 o 
Carnaval da Cidade Baixa e arredores se tornou a grande expressão de Carnaval 
de Porto Alegre” (FRYDBERG, 2007, p. 20-21). A ex moradora Angelica 
relembra um pouco do Carnaval que vivenciou na Ilhota: 

 
É, a minha mãe gostava muito de tambor, de 
samba, né, ela tinha paixão, então ela me levava no 
carnaval. Eu me lembro muito das tribos. Aqui na 
praça Garibaldi tinha a sede deles, então o carnaval 
na verdade, eu conheci o carnaval aqui, né, [...] a 
gente ia lá ver os ensaios e a minha mãe gostava 
muito dos blocos carnavalescos [...] tinha a 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 43 ] 

imperadores do samba, já depois quando eu voltei, 
que foi também uma escola que tem uma história 
da Ilhota, que foi construída aqui [...] então era um 
lugar que realmente se podia tocar tambor, se 
podia demonstrar a nossa cultura afrodescendente, 
afro-brasileira (MIRINHÃ, 2022). 

 
O futebol também era um espaço de sociabilidade dentro da Ilhota, 

principalmente no que toca à Liga Nacional de Futebol Porto-Alegrense, 
popularmente conhecida como “Liga da Canela Preta”. A liga em questão 
localizava-se na Ilhota e reunia jogadores negros de outros territórios, como da 
Colônia Africana e arredores que não podiam participar das Ligas oficiais. O 
futebol não era apenas um esporte, era uma forma de expressão cultural dos que 
viviam na Ilhota. Culturalmente, os moradores do território, principalmente as 
crianças e os jovens, desenvolviam sociabilidades e maneiras próprias de se viver 
e de praticar o esporte. Na entrevista com o ex morador Fernando, evidenciou-
se em suas falas e expressões um carinho em especial à infância vivida na Ilhota, 
com um apelo emocional à prática social do futebol.  

Eu lembro dos blocos de carnaval , tinha na Ilhota 
lá, do futebol, dos jogos. Eu participei sempre 
disso e tenho uma lembrança muito legal disso ai 
[…] os campos de futebol, os jogos. As pessoas 
vinham de outras vilas aqui jogar com a gente aqui 
na Ilhota e na Cabo Rocha e era muito legal. 
Sábado e domingo rolava o dia inteiro futebol 
(SCHNEIDER, 2022). 
  

Sobre o terceiro inciso do primeiro parágrafo do art.1º, a Ilhota 
também é enquadrada pois era vista como o berço do samba sul-rio-grandense e 
berço de grandes personalidades. A exemplo disso está Lupicínio Rodrigues, um 
dos grandes compositores e cantores do Brasil, conhecido popularmente por ser 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 44 ] 

o criador do samba “dor-de-cotovelo”3. Vivendo sob forte influência já do 
samba em sua vida, o compositor convivia nos diversos espaços de sociabilidade 
do território e do estilo musical que marcara aquele território. Antes mesmo do 
samba ter influência na vida do compositor, foi a prática cultural marcante da 
Ilhota, que o formou como sambista: o Carnaval. Oliveira (1995), identificou 
que foi no Carnaval de rua da Ilhota, na bandinha chamada de “Furiosa”, que 
Lupicínio escreveu seu primeiro samba em 1928, a marchinha intitulada de 
“Carnaval”.  

Carnaval 
 Foste criado por Deus p'ra brincar  
Vais embora e não queres me levar  

Me diz onde vais, oh(sic) meu carnaval  
A cantar vou 

 P'ra não chorar nem mostrar minha dor  
Pois sei que vais me deixar, Carnaval  

Tạo cedo nào vais voltar 
Carnaval. Letra: Lupicínio Rodrigues – 1928. 

 
E por fim, no quarto inciso do primeiro parágrafo do art.1º, a Ilhota 

também é enquadrada pois possui lugares que reproduziam práticas culturais 
coletivas, apesar de hoje, terem outra significação com a modificação do espaço 
urbano, porém permanecem guardando memória do que um dia fora aqueles 
espaços que marcaram também a vida na Ilhota. O primeiro exemplo é o antigo 
campo, conhecido como Campo da Rua Arlindo, (atual Avenida Érico 
Veríssimo) que a Liga Nacional de Futebol Porto-Alegrense utilizava para os 
jogos, após ser abandonado pelo Sport Club Internacional devido aos 
alagamentos que o campo sofria, por se estabelecer numa área próxima ao 
Riachinho na Ilhota. Atualmente onde está o campo da Rua Arlindo, existe uma 
praça que carrega consigo uma memória. Mas qual memória? A memória de 
jovens negros que usavam do futebol e de sua patrimonialidade como forma 
também de resistência? Não. A praça homenageia o antigo dono do campo da 

                                                 
3 “Expressão que identifica os que sofrem de amor afogando suas mágoas sobre uma 
mesa de bar” (EL PAÍS, 2019).  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 45 ] 

Rua Arlindo, o Internacional. Memórias dominantes de um clube oficial são 
optados em detrimento dos que fizeram história naquele campo, dos que 
viveram naquele território e dos que, por conveniência, a posteriori foram 
contratados por esse mesmo time. Angelica recorda com carinho sobre o campo 
e relata que: 

Eu lembro que eu ouvi falar daquele campo de 
futebol que tinha pertinho aqui, porque o pessoal 
ia muito jogar futebol ali, né [...], mas eles iam 
muito,  a gente lembro assim de comentar “ah, 
vamo lá pro campo” [...], que foi ali que originou 
todo esse processo, porque aquele ano durante 
muitos anos foi um lugar de lazer das 
comunidades aqui dessa região, e aí depois eu 
fiquei sabendo que ali jogou o Tesourinha, que o 
pai do Lupicínio que criou a Liga (MIRINHÃ, 
2022).  
 

A atual Praça Garibaldi (imitado pelas ruas Lobo da Costa e José do 
Patrocínio, e pelas avenidas Venâncio Aires e Érico Veríssimo, no bairro 
do Menino Deus). também foi um lugar que reproduzia-se práticas culturais 
coletivas na Ilhota. A Praça antigamente era o local onde reunia-se as escolas de 
samba da cidade e onde os blocos de Carnaval saíam. À beira do Riachinho na 
Ilhota, os moradores se encontravam juntamente com os demais moradores dos 
arredores para compartilharem vivências e práticas culturais coletivas carregadas 
de um sentido de patrimonialidade como resistência. Afinal, inicialmente o 
carnaval era realizado no centro da cidade e apenas a elite podia participar. Ao 
restante da população, restava apenas assistir. Participar do Carnaval não era seu 
direito, nem mesmo participar da cidade moderna que vinha surgindo. Foi na 
Ilhota e nos arredores que a cultura popular do carnaval de rua foi incorporada 
aos ritmos africanos e onde ganhou grande participação popular, ao contrário 
do carnaval da elite branca que ocorria no centro. Assim como o campo da rua 
Arlindo, enquadrou-se memórias à quem homenagear. Ao invés de 
considerarem o local um patrimônio da cidade, ou colocar o nome dela em 
referência à prática cultural tão forte existente nela, foi preferível manter o 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 46 ] 

nome de Praça Garibaldi, selecionando e gerenciando quais memórias os locais 
públicos da cidade irão acionar. Sobre as memórias do Carnaval e da praça, o 
atual morador do território Luis Cesar relata que: 

A Ilhota tem todo um processo de construção dos 
negros, porque moravam os negros aqui e os 
negros desfilavam, tanto é que a praça Garibaldi 
ela é uma concentração, era ali que saía o carnaval 
de Porto Alegre, os blocos se reuniam alí, né [...] 
essa região aqui tem toda uma história, tem o 
Tesourinha, tem os Canelas Pretas, tem o carnaval 
da Ilhota, tem a Praça Garibaldi que é um reduto 
que reunia as escolas de samba onde os blocos de 
carnaval saíam. Então não era só do Areal da 
Baronesa, a Ilhota também tinha isso, essa cultura, 
né (SILVA, 2022).  

 
A Ilhota e seus patrimônios culturais imateriais carregados de 

patrimonialidade enquanto fator de resistência aos sujeitos envolvidos, denuncia 
a falta de democratização do patrimônio, que conforme evidenciou a autora 
Maria Cecília Londres Fonseca, “implica, qualquer que seja a perspectiva, no 
fato de que o Estado não deve ser o único ator social a se envolver com a 
preservação do patrimônio cultural de uma sociedade” (FONSECA, 1997, p. 
74). O processo de patrimonialização deveria partir da vontade da sociedade e 
dos sujeitos que vivenciaram determinado evento e que anseiam por 
representatividade e reconhecimento também institucional de seu patrimônio 
partindo da patrimonialidade. Para isso, traze-se o relato novamente de Luis 
Cesar que demonstra o quanto os moradores da Ilhota desejam reconhecimento 
e visibilidade de seus memórias, vozes e patrimônios: 

 
Então nós queremos fizer que a importância da 
Ilhota, ela está inserida no processo da história de 
Porto Alegre, ela conta uma história e essa história 
tem que ser mostrada para as pessoas, as pessoas 
tem que reconhecer esse espaço negro de Porto 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 47 ] 

Alegre, que tem vários espaços negros, mas aqui a 
Ilhota é um espaço negro de referência do samba e 
da cultura e que tem que fazer esse resgate para a 
sociedade, que a sociedade tem que reconhecer e a 
cidade tem que também reconhecer esse processo. 
Luis Cesar: E a gente sabe dessa dificuldade, a 
gente sabe que isso é muito difícil, né, mas eu acho 
que aos pouquinhos, aos pouquinhos a gente vai 
conseguindo se apropriar desses espaços e talvez 
no futuro a gente consiga enxergar outros nomes, 
não só essa coisa da cultura branca (SILVA, 2022).  

 
O que percebe-se nesses relatos são a força da patrimonialidade 

enquanto fator de resistência à preservação de suas culturas, suas práticas sociais 
e seus patrimônios carregados de sentido pelos sujeitos que o vivenciam. 
Carregando em si a força da patrimonialidade enquanto resistência, esses 
sujeitos resistem também à invisibilização de suas memórias, às relações de 
poder existentes nos enquadramentos institucionais da memória e à não 
patrimonialização de uma Ilhota patrimonial. 

 
Considerações finais: 

A partir de uma revisão teórica e conceitual, primeiramente da 
construção da ideia de patrimônio cultural no Brasil, depois sobre as relações de 
poder estabelecidas nesse processo, bem como o trabalho de enquadramento da 
memória presente na seleção e no gerenciamento patrimonial, e por fim, sobre a 
diferenciação dos conceitos de patrimonialidade e patrimonialização, foi 
possível alcançar o objetivo final da presente pesquisa. Essa revisão contribuiu 
para que no último momento de análise fosse possível sinalizar o leitor para a 
importância da visibilização da Ilhota como um território de patrimonialidade 
que constitui-se do sensível e das experiências vividas no âmbito da memória 
dos sujeitos que ali viveram e vivem, preservando o reconhecimento, os saberes 
e sentidos do que eles consideram seu patrimônio e resistindo ao apagamento 
de suas memórias. Foi possível ainda, identificar a Ilhota como um território 
que deveria ser reconhecido também institucionalmente como patrimônio 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 48 ] 

cultural e ter o direito à patrimonialização e à memória na valorização da 
história da cidade.  

Dentre todas as questões pontuadas, ao final deste artigo foi possível 
reconhecer no processo de construção da ideia de patrimônio cultural no Brasil 
as relações de poder nela estabelecidas; compreender como as relações de 
poder, vinculados com um trabalho de enquadramento da memória se articulam 
na seleção e no gerenciamento de monumentos e patrimônios; comparar os 
conceitos de patrimonialidade e patrimonialização de modo que relacione o 
reconhecimento legal e institucional de um bem patrimonial, com o 
reconhecimento no âmbito do sensível; identificar a Ilhota no tempo e no 
espaço urbano de Porto Alegre; compreender os sentidos e os valores históricos 
e culturais empregados no território da Ilhota; analisar, a partir das discussões 
interligadas dos conceitos de memória, patrimonialização e patrimonialidade, a 
Ilhota como um lugar, que apesar de não ser patrimonializado, é carregado de 
sentidos patrimoniais (patrimonialidade); reconhecer e analisar a Ilhota como 
um território que deveria ser reconhecido também institucionalmente como 
patrimônio cultural e ter o direito à patrimonialização e à memória na 
valorização da história da cidade; reconhecer a oralidade como uma abordagem 
que fortalece a Ilhota como patrimônio cultural carregado de sentido 
patrimonial, e por fim, compreender a força da patrimonialidade enquanto fator 
de resistência à preservação de culturas, práticas sociais e patrimônios 
carregados de sentido pelos sujeitos que o vivenciam.  

 
Referências  
BRASIL. Lei n. 9570, de 03 de agosto de 2004. Institui o registro de bens culturais 
de natureza imaterial que constituem patrimônio cultural do município de Porto 
Alegre e dá outras providências. Porto Alegre. Prefeitura Municipal de Porto 
Alegre, 2004. Disponível em: https://leismunicipais.com.br/a/rs/p/porto-
alegre/lei-ordinaria/2004/957/9570/lei-ordinaria-n-9570-2004-institui-o-
registro-de-bens-culturais-de-natureza-imaterial-que-constituem-patrimonio-
cultural-do-municipio-de-porto-alegre-e-da-outras-providencias. Acesso em: 19 
out 2022. 
 

https://leismunicipais.com.br/a/rs/p/porto-alegre/lei-ordinaria/2004/957/9570/lei-ordinaria-n-9570-2004-institui-o-registro-de-bens-culturais-de-natureza-imaterial-que-constituem-patrimonio-cultural-do-municipio-de-porto-alegre-e-da-outras-providencias
https://leismunicipais.com.br/a/rs/p/porto-alegre/lei-ordinaria/2004/957/9570/lei-ordinaria-n-9570-2004-institui-o-registro-de-bens-culturais-de-natureza-imaterial-que-constituem-patrimonio-cultural-do-municipio-de-porto-alegre-e-da-outras-providencias
https://leismunicipais.com.br/a/rs/p/porto-alegre/lei-ordinaria/2004/957/9570/lei-ordinaria-n-9570-2004-institui-o-registro-de-bens-culturais-de-natureza-imaterial-que-constituem-patrimonio-cultural-do-municipio-de-porto-alegre-e-da-outras-providencias
https://leismunicipais.com.br/a/rs/p/porto-alegre/lei-ordinaria/2004/957/9570/lei-ordinaria-n-9570-2004-institui-o-registro-de-bens-culturais-de-natureza-imaterial-que-constituem-patrimonio-cultural-do-municipio-de-porto-alegre-e-da-outras-providencias


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 49 ] 

FONSECA, Maria Cecília Londres. O patrimônio em processo: trajetória da política 
federal de preservação no Brasil. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 1997. 
 
FRYDBERG, Marina Bay. Lupi, Se Acaso Você Chegasse: Um Estudo 
Antropológico das Narrativas sobre Lupicínio Rodrigues. 2007. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007. 
 
GONÇALVES, José Reginaldo Santos. O mal-estar no patrimônio: identidade, 
tempo e destruição. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 28, n. 55, p. 211-228, 
2015. 
 
IPHAN. Patrimônio Cultural. Brasília. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/218. Acesso em: 17 out. 2022. 
 
IPHAN. Porto Alegre (RS). Brasília. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/394/#:~:text=O%20primeiro%20t
ombamento%20em%20Porto,de%20Castilhos%2C%20o%20Pal%C3%A1cio%
20Farroupilha. Acesso em: 19 out. 2022. 
 
JEUDY, Henri-Pierre. Espelho das Cidades. Tradução Rejane Janowitzer. Rio de 
Janeiro: Casa da Palavra, 2005. 
 
LIMA, L. N. M. Patrimonialidade em cidades não patrimonializadas: caso de 
Crixás, Goiás, Brasil. PatryTer – Revista Latinoamericana e Caribenha de Geografia e 
Humanidades, v. 3, n. 6, p. 202-218, 2020. Disponível em: 
https://doi.org/10.26512/patryter.v3i6.3172. Acesso em: 18 out. 2022. 
 
LUPICÍNIO RODRIGUES, o mestre do samba “dor-de-cotovelo”. El País, 
São Paulo, 16 set. 2019. Disponível em: 
https://brasil.elpais.com/brasil/2019/09/16/cultura/1568648849_346051.html
. Acesso em 29 jul. 2022. 
 
PEIXOTO, Paulo. Tudo que é sólido se sublima no ar: Políticas Públicas e 
gestão do Patrimônio. In: CYMBALISTA, Renato; FELDMAN, Sarah; KUHL, 

https://doi.org/10.26512/patryter.v3i6.3172
https://brasil.elpais.com/brasil/2019/09/16/cultura/1568648849_346051.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2019/09/16/cultura/1568648849_346051.html


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 50 ] 

Beatriz (Org.). Patrimônio Cultural: Memória e Intervenções Urbanas. São Paulo: 
Annablume, 2017. cap. 1. p. 15-24. 
 
PESAVENTO, Sandra. Lugares malditos: a cidade do “outro” no Sul brasileiro 
(Porto Alegre, passagem do século XIX ao século XX). Revista Brasileira de 
História, São Paulo, v. 19, n. 37, 1999. Disponível em: 
https://lume.ufrgs.br/handle/10183/95330. Acesso em: 27 jun. 2022. 
 
PICCOLO, Helga Iracema Landgraf. Porto Alegre – meados do século XIX: a 
cidade negra. In: Reunião Sociedade Brasileira de Pesquisa Histórica, 10, 1990, 
Curitiba. Anais X Reunião Sociedade Brasileira de Pesquisa Histórica. Curitiba: 
SBPH, 1991. p. 41-47 
 
POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de 
Janeiro, v. 5, n. 10, p. 200-215, 1992. 
 
POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Revista Estudos Históricos, 
Rio de Janeiro, v. 2, n. 3, p. 3-15, 1989. Disponível em: 
http://www.uel.br/cch/cdph/arqtxt/Memoria_esquecimento_silencio.pdf. 
Acesso em: 20 set. 2021. 
 
POULOT, Dominique. A razão patrimonial na Europa do século XVIII ao 
XXI. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, IPHAN, n. 34, p. 27-44, 
2012. 
 
POULOT, Dominique. Uma história do patrimônio no Ocidente, séculos XVIII-XXI: 
do monumento aos valores. São Paulo: Estação Liberdade, 2009. 
 
RODRIGUES, Francisco Luciano Lima. Conceito de Patrimônio Cultural no 
Brasil: Do Conde de Galvéias à Constituição Federal de 1988. In: MARTINS, 
Clerton. Patrimônio Cultural: da memória ao sentido do lugar. São Paulo: Rocca, 
2006. cap. 1. p. 1-16. 
 
RODRIGUES, LUPICÍNIO. Carnaval. In: OLIVEIRA, Márcia Ramos. 
Lupicínio Rodrigues: a cidade, a música, os amigos. Porto Alegre, 1995. Disponível 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/95330
http://www.uel.br/cch/cdph/arqtxt/Memoria_esquecimento_silencio.pdf


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 51 ] 

em: 
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/95054/000129783.pdf?sequenc
e=1&isAllowed=y. Acesso em: 29 jul. 2022.  
 
TEDESCO, João Carlos. Passado e presente em interfaces: introdução à uma análise 
sócio-histórica da memória. Passo Fundo: Ed. Universidade de Passo Fundo, 
2011.  
 
THOMPSON, Analucia. A composição do Dicionário. In: RESENDE, Maria 
Beatriz; GRIECO, Bettina; TEIXEIRA, Luciano; THOMPSON, 
Analucia. Dicionário IPHAN de Patrimônio Cultural. Rio de Janeiro, Brasília: 
IPHAN/DAF/Copedoc, 2014. Disponível em: 
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/1028. Acesso em: 17 out. 2022. 
 

Entrevistas: 
 

MIRINHÃ, Angelica Celeste. Angelica. [Entrevista concedida a] Betina 
Gamalho. Porto Alegre, set. 2022. 
 
SCHNEIDER, Fernando Ortiz. Fernando. [Entrevista concedida a] Betina 
Gamalho. Porto Alegre, jul. 2022. 
 
SILVA, Luis Cesar Corrêa da. Luis Cesar. [Entrevista concedida a] Betina 
Gamalho. Porto Alegre, set. 2022. 

  

https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/95054/000129783.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/95054/000129783.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://portal.iphan.gov.br/pagina/detalhes/1028

