
 

 196 

O CONCEITO DE SIGNO IDEOLÓGICO PARA UM ESTUDO DAS FORMAS DE 

ORGANIZAÇÃO NO MUSEU 25 DE JULHO, NA CIDADE DE CERRO LARGO (RS) 

Ana Beatriz Ferreira Dias1 

Laura Schmitt2 

Juliani Borchardt3 

INTRODUÇÃO 

De natureza exploratória, o presente estudo consiste em um desdobramento de ações 

que estamos desenvolvendo junto ao projeto de extensão intitulado Projeto Museu 25 de Julho 

– Cerro Largo (RS), que teve início em maio de 2024 e que se volta a ações que buscam 

contribuir com a documentação museológica dessa instância de cultura. O Museu 25 de Julho, 

situado em Cerro Largo, região noroeste do Rio Grande do Sul, é mantido pela Associação 

Cultural 25 de Julho, uma iniciativa privada, sem fins lucrativos, que teve início da década de 

1970. Distribuído atualmente em cinco salas e uma reserva técnica, o museu possui um amplo 

e rico acervo reconhecido pelos itens de tradição teuto-brasileira. Ainda que conte com um 

expressivo acervo, essa instância museológica encontra-se fechada por tempo indeterminado 

pela falta de recursos financeiros e humanos. 

Para que nossa atuação junto ao acervo fosse realizada como uma prática social situada 

e concreta, sentimos a necessidade de compreender o espaço que abriga o acervo. Assim, desse 

esforço inicial de aproximação ao espaço museológico, decorre a presente pesquisa, cujo 

objetivo consiste em problematizar a forma de organização dos itens expostos no museu. Para 

fins de delimitação do estudo, tomamos como foco da análise uma sala do museu, o espaço Iret 

Neferet.  

Partindo do pressuposto de que a forma de organização dos itens em museus não é 

neutra, mas sim prenhe de sentidos, esta pesquisa assume como referencial teórico central os 

escritos do Círculo de Bakhtin acerca da ideologia e do signo ideológico compreendidos do 

 
1 Professora Associada no curso Letras - Português e Espanhol na Universidade Federal da Fronteira Sul (UFFS) 

campus Cerro Largo. Coordenadora do “Projeto Museu 25 de Julho - Cerro Largo (RS)”. ana.dias@uffs.edu.br.  

2 Laura Schmitt Pereira. Discente da 8ª fase do curso de Letras - Português e Espanhol na Universidade Federal 

da Fronteira Sul (UFFS) campus Cerro Largo. Bolsista de extensão junto ao “Projeto Museu 25 de Julho - Cerro 

Largo (RS)”. lau.schmitt2@gmail.com 

3 Servidora técnico administrativo na Coordenação Adjunta de Pesquisa e Pós-Graduação da Universidade 

Federal da Fronteira Sul (UFFS) campus Cerro Largo. Colaboradora do “Projeto Museu 25 de Julho - Cerro Largo 

(RS)”. julianiborchardt@gmail.com.  

mailto:ana.dias@uffs.edu.br
mailto:lau.schmitt2@gmail.com
mailto:julianiborchardt@gmail.com


 

 197 

ponto de vista da pesquisa em linguagem. O Círculo de Bakhtin foi um grupo de intelectuais 

russos composto por sujeitos das mais diferentes áreas do conhecimento que se reunia no início 

do século XX para pensar realidades humanas a partir da linguagem. No Brasil, seus escritos 

começaram a circular na década de 1960 e foram paulatinamente ganhando espaço no meio 

acadêmico, de modo que, nos últimos 20 anos, passaram a ser amplamente debatidos e, cada 

vez mais, tendo seus escritos traduzidos para o português. 

Atualmente, estudiosos vêm mobilizando e alargando os conceitos bakhtinianos e 

apontado para a potência dessa abordagem, que oferecem respostas e caminhos para questões 

do nosso tempo. Dentre esses pesquisadores, cabe mencionar os trabalhos desenvolvidos, no 

Brasil, por Carlos Alberto Faraco, João Wanderley Geraldi e Valdemir Miotello que, como 

outros autores, desenvolvem essa perspectiva teórico-metodológica. Cabe também 

mencionarmos os estudos dos professores e pesquisadores italianos Augusto Ponzio e Suzan 

Petrilli que, sobretudo pelo diálogo com grupos de pesquisas do Brasil, muito têm contribuído 

para o estudo e aprofundamento do pensamento bakhtiniano em nosso país. 

No processo de tecitura das reflexões que se seguem, assumimos o diálogo entre os 

estudos da linguagem e outras áreas e campos do saber como fundante para passarmos a estudar 

sentidos que podem emergir no e do espaço museológico em sua complexa teia de 

significações. Alinhamo-nos com a perspectiva de Geraldi (2010, p. 51), educador e 

pesquisador em estudos da linguagem, acerca dos novos paradigmas de ciência que a pesquisa 

em linguagem está se assentando. Para o pesquisador, a pesquisa em linguagem está passando 

por “um rearranjo profundo no andamento que cruza, de alto a baixo, os programas de pesquisa 

e os modos de definir seus objetos, suas metodologias e seus parentescos disciplinares”. Diante 

do “esgotamento do modelo moderno de fazer ciência”, do qual a linguística não está infensa, 

essa reconstrução levou à reconstrução de “parentescos”, reencontrando novas parcerias”, 

continua o pesquisador. 

Como parte desse movimento, discutimos, no próximo item, concepções de linguagem 

e de ideologia, correlacionando-as com noções de imaterial e material encontra no conceito de 

signo ideológico uma possibilidade de mantê-los em constante e indissociável relação. Para 

isso, correlacionamos ao pensamento bakhtiniano o estudo do professor e pesquisador do 

campo da cultura e do patrimônio Ulpiano Toledo Bezerra de Menezes. 

 



 

 198 

UM MUNDO SIGNIFICANTE: CONCEPÇÃO DE LINGUAGEM 

Parece ser possível afirmarmos que as pesquisas no campo do patrimônio cultural, 

mesmo toda a heterogeneidade e diferença entre elas, ocupam-se, de algum modo e até 

indiretamente, com questões que dizem respeito à linguagem. Para discutirmos como, na nossa 

visão, o debate em torno da linguagem se torna presente no campo da pesquisa em cultura, 

retomemos o exemplo dado pelo professor e pesquisador Ulpiano Toledo Bezerra de Menezes, 

em uma conferência durante o I Fórum Nacional do Patrimônio Cultural, quando o pesquisador 

problematiza e levanta questões sobre os usos dos bens culturais na contemporaneidade. 

Menezes (2009) iniciou sua fala a partir da referência a um cartum em uma revista ilustrada 

publicada na França há algum tempo e, mesmo assim, muito potente para exploração das 

dinâmicas sociais no campo da cultura e da vida. Não podemos deixar de assinalar que as 

considerações e indagações feitas por Menezes pareçam, a nosso ver, importantes para 

situarmos a problemática da linguagem em diálogo com o campo do patrimônio. 

A imagem, segundo Menezes (2012, p. 26) se refere ao interior “solene e penumbroso 

de uma catedral gótica (Chartres)”, em que aparece uma “velhinha encarquilhada, de joelhos 

diante do altar-mor, profundamente imersa em oração”. Diante dela, está um grupo de pessoas 

acompanhada de um guia turístico, visitando a catedral. Na imagem, então, “o guia toca os 

ombros da anciã e lhe diz: - Minha senhora, a senhora está perturbando a visitação”. Segundo 

o pesquisador, eis aqui um modo impressionante e assustador sobre a noção dominante de 

patrimônio cultural. A partir disso, Menezes discorre sobre questões muito profundas e 

necessárias ligadas a tensão ideológica entre diferentes visões de mundo em relação a 

concepções e usos do que é considerado patrimônio. O pesquisador, dentre seus apontamentos, 

entende que tanto os turistas quanto a senhora, apesar de responderem diferentemente ao 

espaço, têm em comum o fato de terem suas respostas ancoradas em um objeto material 

complexo: a catedral. Interessa-nos aqui a leitura que Menezes realiza de aspectos da interação 

entre turistas e o guia, quanto à catedral. 

Nesse contexto, os turistas participam de uma interlocução na qual são direcionados 

enunciados do campo mais especializado da cultura, do guia, que tende a oferecer a sua leitura 

da catedral para os visitantes. Assim, reconhecendo que a catedral pode ter sentidos diferentes 

para a senhora no momento de seu rezo e para os turistas. Menezes (2012, p. 30) afirma que é 

como “se esses significados fossem imanentes à coisa [a catedral], mas necessitassem da 



 

 199 

mediação de um profissional para produzir efeitos”. Nesse contexto, o objeto material parece 

dispor de “significados em si, estáveis, fixos, definidos, que não são identificados e fruídos 

diretamente, mas pela informação especializada de um guia”. 

Delimitando nosso foco para essa concepção de que os sentidos do objeto estão contidos 

nele mesmo, são imanentes a ele, podemos considerar, a partir dos estudos bakhtinianos, que a 

concepção de linguagem que sustenta essa perspectiva parece ser aquela que Volóchinov 

(2017) denomina de objetivismo abstrato, uma das duas grandes tendências filosófico-

linguísticas empregadas para abordar questões de língua(gem), que envolve modos de abordar 

a construção de sentidos. 

O objetivismo abstrato é uma corrente de pensamento que, de um modo geral, 

compreende que a verdade das coisas se encerra nelas mesmas. O objeto é o soberano de tudo 

e está apartado do fluxo da comunicação verbal concreta, histórica e socialmente estabelecida. 

Nesse caso, o sujeito receberia os sentidos do próprio objeto. Segundo Volóchinov (2017), as 

origens dessa perspectiva residem no racionalismo dos séculos XVII e XVIII, em especial na 

filosofia cartesiana e foram sendo fortalecidas por outras correntes, como, no campo dos 

estudos da linguagem, pelos estudos de Ferdinand de Saussure (1916) e pela escola de Genebra.  

No que diz respeito à concepção de língua fundamentada no objetivismo abstrato 

apresentado por Volóchinov (2012), Augusto Ponzio (2013, p. 208) sintetiza 

esquematicamente os pressupostos metodológicos dessa perspectiva em quatro princípios: 

1. A língua é um sistema fixo, imutável, de formas linguísticas 

normativamente idênticas, que a consciência individual encontra já 

pronta e que não pode contestar 

2. As leias da língua são leis especificamente linguísticas que regulam 

a ligação entre signos linguísticos no interior de um sistema 

linguístico fechado. Essas leis são objetivas para qualquer 

consciência subjetiva.  

3. As conexões linguísticas específicas não têm nada em comum com 

os valores ideológicos (artísticos, cognitivos, etc.). Nenhum motivo 

ideológico está na base de fenômenos da língua 

4. Os atos individuais de fala são, para a língua, somente refrações e 

variações individuais casuais, ou simplesmente alterações de formas 

normativamente idênticas (Ponzio, 2013, p. 208). 

 

Nesse caso, pressupõem-se que sempre há algo estável no objeto (neste caso, a língua) 

que lhe garante uma certa verdade absoluta. Ao sujeito, cabia reconhecer e assimilar esse 

sistema pronto e acabado. Cabe observarmos que, dessa corrente objetivista abstrata, deriva a 



 

 200 

concepção de ideologia como um conjunto de valorações sociais prontas e acabadas. Com base 

na reflexão feita por Miotello (2005), podemos afirmar que a concepção de “ideologia 

subjetiva/interiorizada” formou-se no cerne dessa tendência filosófico-linguística. Miotello 

(2005, p. 168) afirma que a ideologia como subjetiva e interiorizada entende “a ideologia  como 

uma ideia com lugar permanentemente na cabeça do homem”. 

Diferente são os pressupostos da segunda tendência filosófico-linguística: o 

subjetivismo individualista. Para tentarmos melhor introduzir nossas reflexões em torno dessa 

perspectiva, parece útil a seguinte pergunta, ao retomarmos aquele cartum discutido por 

Ulpiano Toledo Bezerra de Menezes: estaria a verdade sobre a catedral na mente, no psiquismo, 

do guia turístico, que a transmitiria para os visitantes? 

Tecemos respostas possíveis no presente estudo, que é essencialmente exploratório 

para, assim, tocar questões que podem interessar à história e à linguística. 

Partimos da questão de o subjetivismo individualista, ao contrário do objetivismo 

abstrato, que discutimos anteriormente, não ter o objeto (como: a língua e a catedral) como sua 

fonte inesgotável. Ao contrário disso, a fonte de tudo, também da língua, seria o psiquismo do 

indivíduo que, sem qualquer vínculo histórico e cultural produtivo, poderia ser exteriorizado 

pela sua expressão. Como subjacente ao objetivismo abstrato, a teoria da expressão tem suas 

origens no pensamento romântico. Ponzio, ainda tomando por base a proposta de Volóchinov, 

menciona, nos seguintes termos, as quatro principais concepções da corrente: 

1. A linguagem é atividade, é um processo contínuo de criação realizada 

em atos de palavras individuais. 

2. As leis da criatividade linguística são leis de psicologia individual. 

3. A criatividade da linguagem é uma criatividade significante, análoga 

à criatividade artística.  

4. A língua como produto realizado, pronto, como sistema estável 

(léxico, gramática, fonética etc.) é, por assim dizer, a crosta inerte, a 

lava endurecida da criatividade linguística, e é uma construção 

abstrata da linguística, útil ao ensinamento prático da língua, vista 

justamente como instrumento pronto (Ponzio, 2013, p. 210).  

 

Em correlação com os estudos de Miotello (2005, p. 168), consideramos que o 

subjetivismo individualista é o berço da concepção de “ideologia idealista/psicologizada”, de 

que trata o professor e pesquisador brasileiro. Conforme essa visão, a ideologia tem como 

nascedouro a mente do sujeito, o seu psiquismo: “a ideologia como uma ideia já dada, com a 

qual é possível apenas se defrontar, e que também se desenvolve no interior individual”.  



 

 201 

Ao longo de suas obras, o Círculo de Bakhtin apresenta, discute e se opõe claramente a 

essas duas tendências do pensamento – o objetivismo abstrato e o subjetivismo individualista, 

as quais, entre si, são antagônicas em geral e, ainda, vigentes até os dias atuais. De acordo com 

Faraco (2009), a teoria bakhtiniana entende que há uma significativa inadequação das 

abordagens positivistas (objetivismo abstrato) e idealistas (subjetivismo individualista) de 

construção de sentidos: 

As primeiras, porque se perdem num empirismo atomista (concentrando-se 

no estudo dos objetos ideológicos – obras de arte, por exemplo – tomando-os 

isoladamente, desaguando num detalhismo sem sentido ou numa fetichização 

do artefato). As segundas, porque entendem toda a criação ideológica ou 

como produto de uma consciência individual isolada; ou como localizada no 

reino de “puras ideias”, “puros valores” e “formas transcendentes” (Faraco, 

2009, p. 48). 

 

O Círculo, então, propõe uma concepção dialógica de linguagem (e de vida) pautada 

pela interação verbal que acontece em um mundo socialmente significante e prenhe dos mais 

diversos sentidos, ideologias, valorações. Não há neutralidade, nem um mundo interior 

abstrato, independente das forças sociais. Nem um sujeito ouvinte que meramente registre o 

que ouve: todos são falantes (inclusive os ouvintes) e produzem sentidos, a partir das mais 

diferentes materialidades. Ideologia, nesse caso, possui uma dimensão material, como 

discutimos no próximo item deste texto. 

A concepção dialógica de linguagem pressupõe uma intrincada e complexa rede de 

relações sociais e interacionais na constituição dos sujeitos, de suas vozes, de seu psiquismo, 

de sua relação com o mundo. No campo dos estudos da linguagem, Faraco (1999, p. 121) afirma 

que Bakhtin “é o primeiro pensador contemporâneo, sem ter sido até hoje ombreado por outro 

(diga-se de passagem”, a tratar a linguagem sem a necessidade de divorciá-la da materialidade 

da vida social”. 

Ancorados na perspectiva teórica que adotamos, neste trabalho, podemos afirmar que 

os sentidos estabelecidos acerca da catedral não parecem residir na mente do guia turístico, 

nem estão previamente dadas pelo objeto em si. A interação entre eles, imersa em um mundo 

valorado, que forma e constitui nossas visões de mundo, parece apontar para uma via possível 

de abordar a questão. Abordar os sentidos construídos a partir de materialidades sígnicas resulta 

em observar uma série de elementos, como o faz Menezes (2012), a partir de sua área de 



 

 202 

formação. Alinhamo-nos às suas reflexões sobretudo da importância de problematização do 

mundo da cultura e o mundo da vida e, de nosso lugar nos estudos de linguagem, apontamos e 

enfatizamos as dinâmicas sociossemióticas que compõem as interações. Nelas, são 

importantes, dentre outros fenômenos: as relações entre o mundo da vida e da cultura; as 

diferentes forças que atuam na comunicação, como as forças centrípetas (de conservação) e 

centrífugas (de transformação), inseparáveis entre si; discursos dominantes e contra-

hegemônicos; práticas de liberdade da palavra e de cerceamentos em correlação com 

determinados projetos discursivos. 

Para continuarmos a discussão da relação entre materialidade e sentidos, até chegarmos 

em elementos mais específicos da disposição de itens em exposições em esferas museológicas, 

discutimos, no próximo item, o conceito de signo ideológico, fundamental para a concepção 

de linguagem fundamentada no pensamento bakhtiniano. 

SIGNO IDEOLÓGICO: UMA RELAÇÃO NECESSÁRIA E INDISSOCIÁVEL ENTRE 

O MATERIAL E O IMATERIAL 

Para melhor discutirmos o conceito de signo ideológico formulado pelo Círculo de 

Bakhtin, comecemos pela observação de que, no mundo, existem materialidades, objetos 

únicos e materiais, como os fenômenos da natureza, os produtos de consumo e os objetos 

tecnológicos. Volochínov (2017) afirma que as materialidades, por si só, têm funções muito 

específicas e, nesse caso, são privados de significação, não remetendo a nada além delas 

próprias. Um instrumento de produção, quando absorvido por apenas sua utilidade – de servir 

para determinado objetivo de produção, não é um signo ideológico, pois não tem uma 

significação, exemplifica o pensador. Podemos cotejar isso com um objeto particular, por 

exemplo, uma estante de livros. Como um objeto de consumo, utilizamos a estante de livros 

com a finalidade de acondicionar os livros. Nesse caso, a estante por si mesma, dentro de sua 

função e utilidade não é um signo ideológico, afinal não remete a nada a não ser sua necessidade 

primeira de oferecer apoio material aos livros. Porém, essa estante ou qualquer outra 

materialidade pode passar a ser um signo ideológico, sem deixar de ser uma materialidade.  

Retomemos as reflexões de Volochínov para discutirmos essa passagem a signo 

ideológico. No desenvolvimento de sua teoria dos sentidos, qualquer materialidade pode se 

tornar um signo ideológico e, nesse caso, ela adquire uma significação que ultrapassa sua 

utilidade e remete a valorações sociais ligadas a visões de mundo. A significação é capacidade 



 

 203 

que determinada materialidade possui de transcender a sua própria função (utilidade) na 

medida em que pode remeter a um mundo muito particular, dos signos. Nas palavras de 

Volochínov (2017, p. 93): “desse modo, além dos fenômenos da natureza, dos objetos 

tecnológicos e dos produtos de consumo, existe um mundo particular: o mundo dos signos”.  

Essas materialidades, quando se tornam signos ideológicos, mantém-se como objetos 

materiais, não perdem sua materialidade, mas também adquirem uma significação, pois 

representam e substituem algo encontrado fora dos seus próprios limites. Os signos remetem 

ao mundo da cultura e, no âmbito dela, apresentam um modo próprio se orientar em relação a 

realidade. Portanto, toda materialidade, ao se tornar um signo ideológico, será revestida de 

determinadas valorações, ideologias e pontos de vista axiológicos. 

Importante destacar que, no pensamento bakhtiniano, os termos ideologia, valoração e 

axiológico são, muitas vezes, equivalentes. E, não apenas isso: eles nada tem a ver com um 

sentido negativo e restrito. De acordo com Faraco (2009, p. 47), seria até inadequado lê-los 

com o sentido de “mascaramento do real”, sentido bastante comum em correntes marxistas. No 

âmbito da teoria bakhtiniana, o sentido desses termos tem a ver com a dimensão avaliativa e 

expressa sempre um posicionamento social avaliativo. Assim, não é possível, também, pensar 

em neutralidade dos signos ideológicos. Eles não são neutros e necessariamente remetem a 

visões de mundo. 

Esse mundo dos signos ideológicos, porque remete a ideologia (visões de mundo e 

valorações) diz respeito a produção imaterial humana, afirma Faraco (2009), a partir da 

perspectiva construída por Volochínov (2017). Conforme essa perspectiva, a ideologia 

pertence ao âmbito da dita cultura imaterial. Não podemos pensar que essa cultura imaterial, 

porque do universo das valorações, é idealista. Muito pelo contrário: para a teoria bakhtiniana, 

toda essa imaterialidade (das ideologias) só pode existir porque encarnada em determinada 

materialidade (sons, cores, formas, tamanhos, texturas, etc.) 

Para o estudioso russo, todo signo ideológico se encarna em materialidades, de modo 

que sua vida se desenvolve no mundo exterior: 

Qualquer fenômeno ideológico sígnico é dado em algum material: no som, na 

massa física, na cor, no movimento do corpo e assim por diante. Nesse 

sentido, a realidade do signo é bastante objetiva e submete-se unicamente ao 

método monista de estudo objetivo. o signo é um fenômeno do mundo 

externo. Tanto ele mesmo, quando todos os efeitos por ele produzidos, ou 

seja, aquelas reações, aqueles movimentos e aqueles novos signos que ele 



 

 204 

gera no meio social circundante, ocorrem na experiência externa 

(Volochínov, 2017, p. 94). 

 

Trata-se de uma teoria materialista para o estudo dos sentidos. Cabe mencionar que, 

nessa corrente, também o psiquismo é social e ideológico. Os signos ideológicos se banham, 

nutrem-se, nessa espécie de caldo de pensamentos (ideológicos, lembremos), e lá se encontram 

com outros tantos sentidos. Renovados, também se lançam no exterior, após esse banho no 

psiquismo do sujeito. 

Assim, toda criação ideológica é sempre material e axiológica. E material e imaterial e 

não pode ser pensada fora da relação entre eles. Essa perspectiva parece conversar muito com 

aquela defendida pelo pesquisador Ulpiano Toledo Bezerra de Menezes, a qual discutimos no 

item anterior. Ainda que o presente trabalho seja uma primeira aproximação que fizemos das 

duas perspectivas, e que reclama maior aprofundamento em estudos posteriores, já podemos 

avistar um profícuo campo para orientar possíveis compreensões do campo da cultura, que 

inclui estudos acerca de acervos e patrimônios culturais. 

Quanto à teoria bakhtiniana, estudar os signos ideológicos pressupõe reconhecer e 

investigar as tensões ideológicas porque aqueles participam de uma dinâmica social no qual 

encontram-se e confrontam os mais diversos sentidos. O signo ideológico, como afirma 

Volochínov (2017, p. 112) está imerso e participa ativamente de um mundo no qual há sempre 

e necessariamente “um cruzamento de interesses multidirecionados nos limites de uma 

coletividade sígnica, isto é, a luta de classes” [e de grupos sociais]. 

Na tentativa de abrirmos a discussão do próximo item, voltemos à questão da estante, 

agora como signo ideológico. Anteriormente, abordamos a estante apenas em sua função, ou 

seja, a de armazenar livros. Essa mesma estante, vista do ponto de vista sócio-histórico, pode 

se tornar um signo ideológico. O estudo de Almeida (2023) acerca das bibliotecas públicas na 

cidade do Recife oferece-nos um ponto de apoio para chamarmos a atenção para o aspecto 

ideológico da materialidade em espaços de cultura. O pesquisador, ao abordar as bibliotecas, 

problematiza materialidades que compõem as referidas bibliotecas e as interpreta a partir das 

superestruturas ligadas à construção de políticas públicas voltadas à população LGBTQIAP+. 

Além de realizar entrevistas direcionadas a bibliotecários responsáveis por bibliotecas públicas, 

o autor também se volta a observação de materialidades significantes relacionadas à relação 

dos livros com as estantes onde estão. 



 

 205 

Desse modo, o pesquisador, do ponto de vista da ciência da informação, problematiza, 

por exemplo, a disposição dos livros, a ordem e a desordem dos itens, considerando que 

armários e estantes, no contexto estudado, significam muito além de sua própria concretude, 

sem perderem sua dimensão material. Elas revelam, considera o autor a partir da análise por 

ele desenvolvida, que fazem parte de um conjunto de práticas discursivas que 

predominantemente mantém e perpetuam sistema de opressão que invisibilizam pessoas 

LGBTQIAP+. 

Alinhando-se a essa perspectiva de conceber materialidades como dotadas de sentidos 

possíveis de serem interpretados como caminho para compreender a vida social, Bernardes 

(2003), por sua vez, centra-se em práticas e leituras realizadas em bibliotecas. Quanto à 

materialidade “estante”, os excertos das entrevistas feita com leitores apontam justamente para 

a constituição da experiência do sujeito que, longe de ser mecânica, constitui-se uma prática 

bastante complexa cujos deslocamentos por estantes e prateleiras vão ganhando tonalidades 

valorativas capazes de suscitar os mais diversos sentimentos, percepções e compreensões. 

A partir disso, a pesquisadora, mestre em educação, afirma que os objetos, nessas 

esferas da comunicação, vão muito além de sua concretude. As práticas de leitura e escritas 

que ali se realizam impedem de conceber o espaço como meramente um edifício, uma sala de 

leitura apenas, uma simples coleção de livros enfileirados em uma estante ou digitalizados em 

provedores de informática (Bernardes, 2003). 

Passemos à exploração das materialidades que compõe uma das salas do Museu 25 de 

Julho, na cidade de Cerro Largo (RS). Ressaltamos o caráter exploratório do presente estudo, 

que, nesse interim, permite-nos uma aproximação com essa instância museológica. 

AS FORMAS DE ORGANIZAÇÃO DO MUSEU 

Ao nos referimos ao Museu 25 de Julho, objeto de estudo no presente trabalho, é 

imprescindível apresentar, primeiramente, aspectos ligados a composição de seu espaço. O 

museu está alocado em contrato de comodato em salas do antigo colégio Anunciação cedidas 

pelas Irmãs Filhas do Amor Divino e adaptadas pela Prefeitura Municipal de Cerro Largo.  

Como menciona Wallau (2020), o fato de um museu estar atualmente em situação de comodato 

e sem previsão de construção de sede própria é o resultado de uma série de questões que dizem 

respeito a exercícios de poder, em especial, a falta de apoio da comunidade e dos poderes 

públicos. 



 

 206 

Com mais de quatro mil peças e uma série de materiais bibliográficos e documentais, o 

museu distribui sua exposição em cinco salas e aloja sua reserva técnica em uma sala. Dessa 

forma, tem utilizado, ao total, seis salas, as quais se distribuem-se, no prédio, da seguinte forma: 

duas salas de exposições no primeiro andar, três salas de exposições, interligadas entre si, no 

segundo andar e, por fim, a reserva técnica situada no terceiro andar. 

Para abordarmos a organização da exposição, uma das dimensões da expografia, como 

dotada de sentido e valoração, delimitamos a análise à observação da primeira sala do museu. 

Retomando a ideia, discutida no item anterior, de que os objetos musealizados, concretos e 

únicos que ocupam um certo lugar no mundo e entram na corrente discursiva, como dotados 

de significação e, assim, podem ser entendidos como signos ideológicos. A partir disso, 

podemos afirmar que a disposição e a composicionalidade desses itens em uma exposição 

constrói determinada posição ideológica. 

Iniciamos pela posição do museu no âmbito mais amplo do prédio que pertence a 

Congregação Filhas do Amor Divino. Bastante amplo, o prédio atualmente abriga, em parte de 

suas salas, o Museu 25 de Julho, de modo que o restante das salas, ou seja, aquelas que são 

utilizadas pelo museu, estão vazias e ociosas, e estas compõem grande parte do prédio. A 

entrada ao museu não se dá pelo principal do prédio, mas sim em entrada secundária, como 

podemos ter uma ideia na imagem abaixo: 

 

 

Fonte: Gazeta Integração (2024) 

Podemos considerar que esse acesso, único para entrada no museu, remete a uma visão 

ideológica que, mesmo ao oferecer uma opção de instalação temporária para essa instância 

museológica, não a privilegia, não lhe dá um lugar de destaque no amplo prédio. O acesso 



 

 207 

lateral parece sinalizar o lugar marginal reservado a iniciativa e, com isso, a expressões da 

cultura no município. 

Ao adentrar no espaço reservado às atividades do museu, notamos que as duas primeiras 

salas ocupam uma posição de destaque não só por serem as primeiras a serem visitadas, e as 

primeiras dispostas logo na entrada, mas também por conta da sua forma de organização. 

Ambas estão com o acervo disposto em formato circular ou de lúnula (uma espécie de 

semicírculo), possibilitando uma maior circulação e permitindo um maior espaço entre os 

objetos (o que os destaca), de tal forma que o visitante facilmente pode identificá-las. O projeto 

de discurso dessas duas salas privilegia uma experiência que pode levar a exploração de sua 

narrativa. Como muito bem observa Lara Filho (2013, p. 72), “a exposição dos objetos e obras 

deve seguir uma técnica e valorizar os objetos expostos, lançando mão de artifícios que 

facilitem a compreensão dos visitantes”. 

A primeira sala do museu é a única que possui uma placa de identificação na entrada. 

A placa, dentre suas inscrições, intitula essa primeira sala como “Espaço Iret Neferet” e, em 

seguida, encontra uma espécie de aposto que esclarece quem seria Iret Neferet, “a múmia 

egípcia de Cerro Largo”. Nessa última sentença, chamamos a atenção para a qualificação que 

o nome “múmia” recebe do conjunto de adjetivos que o acompanham: 

A múmia egípcia de Cerro Largo 

Nesse caso, notamos as características singulares da múmia exposta naquela sala, que 

acaba unindo dois adjetivos que se referem a locais/espaços. O primeiro deles, “egípcia”, 

exerce a função adnominal, pois acompanha o substantivo múmia, qualificando-a como um 

item cuja origem é o Egito (“múmia egípcia”). O segundo adjetivo, “de Cerro Largo”, 

complementa o adjetivo “egípcia”, trazendo a ideia de que não se trata de qualquer múmia 

egípcia, mas aquela de Cerro Largo. Com base no estudo de Neves (2000), podemos considerar 

que essa locução “de Cerro Largo”, no contexto da placa de inscrição, assume a função de 

argumento. A professora e linguista afirma que, quando o adjetivo, funciona como um 

complemento do nome (complemente nominal), diferente de adjunto adnominal, ele tem 

função na estrutura argumental do nome. 

Ao destacar que a múmia egípcia é um item de posse de Cerro Largo, o museu enfatiza 

e sublinha o local que a abriga, o município de Cerro Largo, uma cidade com população 



 

 208 

estimada em pouco mais de 14 mil habitantes (CENSO, 2024)4. Atualmente, existem apenas 

duas múmias egípcias no Brasil, sendo uma delas justamente essa que compõe o acervo do 

Museu 25 de Julho. Se não fosse o incêndio no Museu Nacional, em 2018, que queimou uma 

múmia egípcia, ShaAun-em-su, o Brasil contaria com três múmias do Egito em seu território. 

Não podemos deixar de observar, como menciona Hüttner (2021), que a primeira múmia 

descoberta no Brasil foi a múmia Iret Neferet. As demais vieram para o Brasil já descobertas. 

Para fins de contextualização, cabe destacar que o professor e pesquisador em história 

Edison Hüttner esteve no Museu 25 de Julho, em Cerro Largo, no ano de 2019, para realizar 

uma pesquisa sobre arte sacra, quando avistou, enquanto “analisava cuidadosamente o espaço”, 

“um crânio humano coberto com faixas” situado “por trás cortina de um armário de vidro”, 

conforme afirma no seu artigo O olho esquerdo de Iret-Neferet, escrito juntamente com Eder 

Abreu Hüttner e Fernanda Lima Andrade. Após uma série de procedimentos técnicos para 

análises de materiais, foi comprovado, oficialmente e em relatório final de pesquisa no ano de 

2019, ser “a primeira múmia descoberta no Brasil” (Hüttner et al. 2021, p. 33). 

Com base na teoria bakhtiniana, podemos dizer que esse movimento advindo da ciência 

parece ter sido uma “força centrífuga” capaz de mudar a posição da cabeça de múmia no âmbito 

do museu. Ao responder a essa força, o museu altera o projeto de discurso ligado a esse objeto 

museológico, de modo que, dentre uma série de práticas relacionadas à múmia, houve uma 

mudança do local onde o objeto museológico estava. Anteriormente assentada em posição 

secundária (“por trás cortina de um armário de vidro”), possivelmente com o propósito de 

conservar e preservar o item, a múmia ocupa, nos dias de hoje, uma posição de centralidade na 

primeira sala do museu, como podemos ver na seguinte imagem, retirada do curta-metragem 

Tesouros do passado – O Museu 25 de julho de Cerro Largo (2023). 

 
4 Disponível em: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/rs/cerro-largo/panorama. 



 

 209 

 

Fonte: Tesouros do passado – O Museu 25 de julho de Cerro Largo (2023) 

 

Considerando a forma de organização dos itens expostos na sala, observamos que o 

espaço privilegia a múmia e informações que, presente em banners, são a ela associadas. Ao 

analisar os sentidos que provêm da forma de organização desse museu é impossível não nos 

perguntarmos o porquê do destaque à múmia egípcia em um museu cujo escopo central seja a 

colonização alemã. Muitas situações sócio-históricas determinam essa escolha. Além da esfera 

científica, cujos alguns aspectos foram acima mencionados, é possível ouvir as vozes de 

elementos ligados ao turismo, pois se trata de um objeto raro que poderia atrair visitantes e, 

com isso, a divulgação e valorização do museu. 

Ainda sobre a situação social que determina as formas de organização do museu, há a 

especificidade do museu que diz respeito ao lugar que assumiram, desde a sua criação, até os 

dias atuais: sendo referência na comunidade, muitas pessoas o concebem como um grande 

guardião de memórias de seus moradores. Tanto que, no curta metragem Tesouros do passado 

– O Museu 25 de julho de Cerro Largo (2023), um dos membros da diretoria, afirma que a 

múmia fora uma doação feito ao museu no ano 1972, por um médico morador da cidade. Com 

isso, observamos que, na forma de organização do museu, cruzam-se diferentes sentidos que o 

constituem. 

Por fim, e não menos importante, outra materialidade que merece destaque para 

compreendermos as ideologias que constituem o museu em uma de suas salas (Espaço Iret 

Neferet) é o local e disposição de parte do acervo documental e bibliográfico. Na imagem 

acima, chamamos a atenção para o fato de os cartazes e itens reminiscentes à múmia estarem 



 

 210 

sobrepostos sobre um enorme armário de livros, que ficam parcialmente ocultados, passando 

quase despercebidos. Dentre seus materiais, constam centenas de livros, alguns escritos em 

alemão gótico, sem tradução. 

Nesta mesma sala, porém em outro ângulo em relação à foto acima, consta um segundo 

grande armário de livros, também em posição secundária na exposição dos itens e atrás de 

banners. Nesse armário encontram-se livros escritos em língua portuguesa que abrangem 

diferentes áreas do conhecimento, coleções de diferentes jornais da cidade, da região e do 

estado do Rio Grande do Sul, cadernos de cantos em alemão gótico, jornais de ordem religiosa, 

entre tantos materiais.  

Observamos, então, a presença, mesmo que discreta, de um amplo e variado acervo 

bibliográfico nesta primeira sala do museu, aquela que, porque posicionada como a primeira 

sala de acesso aos espaços do museu e por conter uma placa de identificação, parece ser aquela 

que se reveste de maior importância, na valoração social do espaço. Os materiais impressos, 

como livros e revistas, representam, portanto, objetos musealizados de grande importância do 

ponto de vista dos seus dirigentes, pela escolha que fizeram. Importante não esquecer que o 

processo de seleção e escolha na forma de exposição dos itens é necessário: não é possível 

todos os objetos ocuparem o mesmo lugar na exposição. O óbvio não pode ser esquecido. Nesse 

sentido, o projeto discursivo determina as posições das narrativas. De acordo com De Lara 

(2013, p. 76), “a ordem e a classificação expressam determinados valores ou significado em 

detrimento de outros, e podem mudar em razão dos valores de uma época ou, mesmo, de uma 

determinada cultura”. 

Escutamos, em relação ao acervo bibliográfico, a voz da extinta biblioteca do Centro 

Cultural 25 de Julho, associação privada mantenedora do Museu 25 de Julho. A biblioteca era 

uma importante iniciativa desse centro de cultura, a qual foi que paulatinamente perdendo 

espaço, de modo que seus itens agora são compreendidos como parte do acervo museológico. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nossa chegada ao Museu 25 de Julho para contribuir com o seu acervo se dá, antes de 

tudo, por um trabalho de aproximação que inclui observação e compreensões possíveis do 

espaço museológico. O presente texto foi um esforço para oferecer algum acabamento 

provisório dos sentidos que construímos a partir das materialidades que estamos percebendo.  

Os olhos que veem buscam conhecer as materialidades que constituem aquele espaço, de modo 



 

 211 

que buscamos principalmente identificar as diferentes posições de itens musealizados na forma 

de organização do museu. O pensamento, vinculado ao olho que vê, buscou interpretar as 

materialidades enquanto signos ideológicos que apontam para concepções de mundo, para 

modos socialmente valorados de narrador o mundo. 

Ao observamos as materialidades que compõem o mundo “vemos o tempo” no todo 

espacial de uma sala do museu. As diferentes posições da múmia egípcia remetem a distintos 

momentos sócio-históricos do museu e suas relações com a comunidade mais imediata, de 

Cerro Largo, e de uma comunidade de um contexto mais amplo, a científica. Também a posição 

do acervo bibliográfico sugere distintas valorações de materiais impressos, ligada sobretudo a 

presença e ausência de uma biblioteca que pertencia ao Centro Cultural 25 de Julho. 

A partir disso e de outros elementos assinalados ao longo do texto exercitamos um tipo 

de estudo que, segundo Bakhtin (2006, p. 225), pode contribuir para compreendermos o 

humano do homem. Para o pensador russo, o “trabalho do olho que vê” se combina com os 

mais “complexos processos do pensamento” e, com isso, entende algo da história quando 

investiga materialidades: “os visíveis indícios complexos do tempo histórico, na verdadeira 

acepção do sentido, são vestígios visíveis da criação do homem, vestígios de suas mãos e da 

sua inteligência: cidades, ruas, casas, obras de arte, técnicas, organizações sociais, etc.” Muitos 

são os mestres que podem apontar caminho para compreensão de questões do humano. Sendo 

um dos mestres, Bakhtin apontou Goethe como uma grande referência para se ler o tempo por 

meio da materialidade do espaço. 

O Círculo de Bakhtin não se envolveu especificamente com questões de museus, mas 

suas reflexões têm sido muito potentes para compreender questões de cultura, de tal modo que 

suas reflexões são mobilizadas como importantes chaves de leitura em diferentes áreas, como 

os estudos da linguagem, a história e a educação. Sendo este trabalho resultado de uma primeira 

aproximação com o museu enquanto espaço de cultura, pretendemos dar continuidade ao 

presente estudo. 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, A. H. F. De Entre estantes e armários: políticas culturais e demandas 

informacionais da população LGBTQIAP+ nas bibliotecas públicas de Recife. Dissertação 

(Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. Centro de Artes e Comunicação. Programa 

de Pós-Graduação em Ciência da Informação, Recife, 2023. Acesso em: 



 

 212 

https://repositorio.ufpe.br/bitstream/123456789/49567/1/DISSERTA%c3%87%c3%83O%20

Arthur%20Henrique%20Feij%c3%b3%20de%20Almeida.pdf. Acesso em 10 out. 2024.  

BAKHTIN, B. Estética da criação verbal. Tradução de Paulo Bezerra. 4. ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 2003. 

BERNARDES, A. S. Do texto pelas mãos do escritor ao texto nas mãos do leitor: pensando a 

leitura e a escrita na biblioteca. Revista Brasileira de Educação, n. 22, 2003. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbedu/a/f7HC3zY47ghV4VdvxBhvQPB/?lang=pt.  Acesso em: 10 out. 

2024. 

FARACO, C. A. Linguagem & diálogo: as ideias linguísticas do Círculo de Bakhtin. São Paulo: 

Parábola Editorial, 2009. 

FARACO, C. A. O dialogismo como chave de uma antropologia filosófica. In: FARACO, C. 

A; TEZZA, G, de C. (Orgs.). Diálogos com Bakhtin. 3. ed. Curitiba: Ed. da UFPR, 2001. p.112-

126. 

GAZETA INTEGRAÇÃO. Cerro Largo guarda memórias dos descendentes alemães. Matéria 

publicada na edição impressa do dia 26 de julho de 2024. Gazeta Integração. Disponível em: 

https://gazetaintegracao.com/2024/08/18/cerro-largo-guarda-memorias-dos-descendentes-

alemaes/. Acesso em: 27 out. 2024. 

GERALDI. J. W. Ancoragens – estudos bakhtinianos. São Carlos: Pedro & João Editores, 

2010. 

LARA FILHO, D. Formas de organização de exposições nos museus de arte. Museologia & 

Interdisciplinaridade, [S. l.], v. 2, n. 4, 2013. DOI: 10.26512/museologia.v2i4.16364. 

Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/museologia/article/view/16364. Acesso 

em: 17 set. 2024. 

LARA FILHO, D. Museu, objeto e informação. Transinformação, [S. l.], v. 21, n. 2, 2009. 

Disponível em: https://puccampinas.emnuvens.com.br/transinfo/article/view/6235. Acesso 

em: 10 out. 2024. 

MENEZES, U. T. B. de. O campo do patrimônio cultural: uma revisão de premissas. 

Conferência Magna. IN: INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 

NACIONAL (IPHAN). Anais do I Fórum Nacional do Patrimônio Cultural: Sistema Nacional 

de Patrimônio. Brasília, DF: IPHAN, 2012. Disponível em: 

http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/Anais2_vol1_ForumPatrimonio_m.pdf. Acesso 

em 20 set. 2024. 

MIOTELLO, V. Ideologia. IN: BRAIT, B. Bakhtin: conceitos-chave. 2. ed. São Paulo: 

Contexto, 2005, p. 167-176. 

PONZIO. A. No Círculo com Bakhtin. Tradução aos cuidados de Valdemir Miotello et al. São 

Carlos: Pedro & João Editores, 2013. 

TESOUROS DO passado – o Museu 25 de julho de Cerro Largo (2023). Direção e roteiro 

Bedati Finokiet. Filmagem, edição e produção de Tadeu Salgado. Prefeitura Municipal de 

Cerro Largo. Curta metragem viabilizado através de apoio financeiro e ações culturais 

contempladas pelo edital 001/202e do Governo Municipal de Cerro Largo, nos termos da lei  

Paulo Gustavo. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=181JIeI-UKY. Acesso em 

27 out. 2024. 

https://gazetaintegracao.com/2024/08/18/cerro-largo-guarda-memorias-dos-descendentes-alemaes/
https://gazetaintegracao.com/2024/08/18/cerro-largo-guarda-memorias-dos-descendentes-alemaes/
http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/Anais2_vol1_ForumPatrimonio_m.pdf


 

 213 

VOLÓCHINOV, V. Marxismo e filosofia da linguagem: problemas fundamentais do método 

sociológico na ciência da linguagem. Tradução, notas e glossário de Sheila Grillo e Ekaterina 

Vólkova Américo. 1. ed. São Paulo: Editora 34, 2017. 

WALLAU, de L. Uma nova sede para o Museu 25 de Julho: atual sede do Fórum é o melhor e 

mais adequado local para sediar o museu. Portal LH Franqui. Publicado em 06 de março de 

2020. Disponível em: 

https://www.lhfranqui.com.br/?pg=noticias&rel=81681f846089d0bd7db80b6a9f86d8b8. 

Acesso em 20 set. 2024. 


