
Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 225 ] 

A imagem, o devoto e o colecionador: entre o 
valor histórico e o religioso 

Jacqueline Ahlert1 
 
 Imagens constituíram-se em mediadoras importantes no processo de 
catequização e missionalização de indígenas na América Meridional, no 
contexto das Missões Jesuíticas (séc. XVII). Nas reduções presentificaram o 
sagrado em capelas, igrejas e nos ambientes domésticos, bem como, na 
imaterialidade das práxis cotidianas.  No transcurso dos anos, foram alvo de 
saques, incêndios e destruições causadas pelos conflitos geopolíticos e de 
apropriação do espaço geográfico e simbólico dos pueblos. Inúmeros 
exemplares resistiram, protegidos em casas particulares, no entanto, quando 
passaram a ter valor patrimonial, sua coleta para compor acervos museológicos 
rompeu o vínculo de culto conferido pelas famílias.  
 O estudo detém-se, inicialmente, sobre algumas características técnicas 
da estatuária em tela, porquanto interferem na monetarização e na identificação 
das imagens. Segue-se uma abordagem sobre os usos das imagens missioneiras, 
sobretudo as de pequeno e médio porte, atentando aos múltiplos receptores que 
as imagens tiveram até tornarem-se peça museológica, de culto ou coleção 
particular. Por fim, problematiza-se as diversas perspectivas postas sobre a 
imagem, cujas dinâmicas desenvolveram um significado distinto daquelas 
expectativas intencionadas na sua origem, de modo que as imagens constituíram 
outros referentes, conforme os receptores. 
 
A imagem   

Nas Missões Jesuíticas, as imagens, utilizadas em resposta à 
necessidade de estabelecer formas iniciais de compreensão, embarcaram com os 
padres desde a Europa, na forma de gravuras, pinturas e esculturas. Uma vez 
estabelecidos na América do Sul, os ícones – como ocorre desde os primórdios 

                                                 
1 Doutora em História Ibero-Americana pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 
Grande do Sul. Professora do Curso de Graduação e do Programa de Pós-graduação em 
História, coordenadora do Laboratório de Cultura Material e Arqueologia e do Núcleo 
de Pré-História e Arqueologia da Universidade de Passo Fundo. Email: ahlert@upf.br 

mailto:ahlert@upf.br


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 226 ] 

do cristianismo –, foram sendo recriados e transformados segundo projeções 
que o contexto cultural e histórico circunscrevia (AHLERT, 2020).  

O Concílio de Trento foi de suma importância para sistematizar as 
estratégias de evangelização, destacando a potencialidade das imagens. 
Promulgou, em sua última sessão de trabalho, o decreto sobre a veneração às 
relíquias dos santos e as imagens sagradas. Embora tenha apontando para um 
novo direcionamento, no sentido de buscar o controle sobre a execução dos 
novos programas iconográficos, o texto conciliar não impôs de fato nenhum 
sistema de regras muito preciso para a execução dessas obras.  

De certa forma, isso possibilitou a flexibilidade da figuração dos 
ícones. Tudo indica que os artesãos não sofreram a pressão da representação 
“correta”. Entretanto, os julgamentos sobre o prejuízo qualitativo da atividade 
artesã autônoma foram recorrentes. Deveriam exercer os labores nas oficinas, 
caso contrário “o fazem de todo mal”, advertia o padre Antônio Sepp em fins 
do Seiscentos (Cf. SEPP, 1971). 

Foram (e ainda são) frequentes as referências à capacidade imitativa do 
guarani aplicada ao desenho, à pintura e à escultura. Segundo observação 
corrente dos jesuítas, “se lhes puseres nas mãos alguma figura ou desenho, verás 
daí a pouco executada uma obra de arte”.  Nas figuras 1 e 2 temos 
exemplificados esse fazer mimético, ambas imagens foram talhadas com base no 
mesmo modelo (possivelmente uma estampa), ainda que em oficinas de pueblos 
diferentes. Entretanto, o ofício escultórico indígena não se resumiu a isso. Às 
imagens foram empregadas variabilidades técnicas, em âmbito de talha e 
policromia, a exemplo do emprego de folhas metálicas, com técnicas como 
estofamento, puncionamento, pastiglio, esgrafiado etc. Procedimentos, 
mormente, aplicados as imagens de dimensões maiores (fig. 5) e raramente às 
miniaturas.  
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 227 ] 

 
 
 Nesse sentido, as técnicas caracterizam, de modo geral, as 
diferenciação tipológica das imagens produzidas em contexto missional. Em 
âmbito de variabilidade escultórica, reconhece-se a alteração estética do anjo 
(fig.3), caracterizada pela forte presença do biótipo indígena e do entalhe 
frontalista e geometrizado (vide as asas do querubim). No que tange a 
policromia – ainda que sejam admissíveis as repinturas do ícone –, a tinta 
vermelha, insígnia tradicional do ornamento corporal nas ocasiões de guerra, 
cobriu as penas habitualmente brancas das imagens do arcanjo guerreiro, São 
Miguel (fig.4). 
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 228 ] 

 
 
 A policromia das esculturas era intensamente explorada nas oficinas 
missioneiras, conforme a influência espanhola de cores vivas e vibrantes. A talha 
das imagens em madeira podia variar conforme a técnica e o objetivo conferido 
à imagem, resultando em imagens articuladas, imagens de vestir e de roca, ou 
esculpidas num bloco principal, com ou sem encaixes. É comum nas imagens 
missioneiras de grande porte a presença de uma concavidade no verso da peça, 
podendo se estender da altura dos ombros até o pedestal (AHLERT, 2020).  
 Conformando as tipologias supracitadas, percebe-se nas representações 
de um mesmo ícone, como dos anjos, a transição dos artesãos indígenas entre a 
tradição iconográfica católica e a força do minimalismo anímico, que dispensa a 
demasia de atributos, acrescentados às imagens como lembretes da virtude dos 
santos e muitas vezes destituídos de significação para o escultor e para os 
receptores da imagem. Algumas talhas permitem entrever o modelo barroco de 
que receberam influência ou inspiração, outras rompem bruscamente com tal 
protótipo, libertam-se do cânone e manifestam a sensibilidade indígena.  
 A dimensão das imagens condicionou diferentes usos e, 
posteriormente, diferentes movimentos e apropriações. Imagens de dimensões 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 229 ] 

maiores e de influências europeias mais marcadas eram alocadas nos altares das 
igrejas e capelas principais, enquanto as de médio porte desempenhavam, junto 
a isso, funções processionais. A mobilidade maior esteve (e está) com as 
imagens de dimensões menores. Estas são, atualmente e em termos 
quantitativos, as que compõem os catálogos dos leilões de arte.  
 
O devoto  
 O objetivo de voltar-se a dinâmica de devoção, nesse estudo, está em 
diferenciar o “devoto” do colecionador, de modo que não serão 
complexificadas as significações do termo, numa perspectiva antropológica da 
práxis religiosa. Os receptores das imagens missioneiras foram inúmeros no 
transcurso dos séculos em que passaram de geração em geração e de coleção em 
coleção. A dinâmica religiosa missioneira inicia esta subdivisão do artigo, 
seguida de aspectos dos movimentos de dispersão e mutação de tutores. 
 Nas reduções jesuíticas as imagens ocupavam altares portáteis, igrejas, 
capelas edificadas nos cemitérios, estâncias, roças, ervais; estavam esculpidas em 
pedra nas fontes de água, no exterior das igrejas, em marcos demarcatórios; 
figuravam também no interior dos ambientes domésticos, em altares familiares; 
partilhavam do cotidiano indígena, utilizadas para mediar a cura de doenças, 
partos, carregadas em viagens, em suma, estavam inseridas numa ambiência 
totalizante. Por onde quer que transitassem, os missioneiros estavam 
acompanhados das imagens. De tal forma que, em todo período colonial, se 
caracterizaram como misioneros por serem índios cristianizados e devotos de um 
adstrito panteão de santidades, do qual estavam sempre acompanhados nos seus 
deslocamentos pelo território da província.  
  Considerando as proposições na interpretação da relação 
missioneiro/imagem, a questão passa a ser desvelar, ou aproximar-se da 
compreensão dos pensamentos ontológicos que definiam os princípios de 
sociabilidade nos diversos espaços das Missões, dos recursos fundamentais de 
seus argumentos e das balizas da relação sincrônica com os seres do cosmos. 
Assim, pode-se conjecturar uma analogia ancorada na incorporação dos ícones 
dentro do complexo missional.  

Foi a práxis, dotada de sentido construído na realidade histórica, que 
sobreviveu – porque estava incorporada –, após o fim do sistema reducional e a 
presença jesuítica. Em 1821, o botânico e viajante francês Auguste de Saint-



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 230 ] 

Hilaire observou que “os guaranis [remanescentes na região missioneira dos 
Sete Povos] não têm nenhuma superstição particular, mas seu respeito pelas 
imagens vai quase à idolatria” (SAINT-HILAIRE, 2002, p. 340-341). Na época, 
a pouca distância da lavoura, os agricultores de São Nicolau mantinham um 
pequeno oratório no interior de uma choupana, “cheio de pedaços de imagens 
de santos”; e, em São Luís, “uma pequena capela, coberta de palha” era 
dedicada a Santo Isidro (p. 300-304). 

No entanto, nesse contexto, diversos foram os receptores da imagens 
nas paragens da América Meridional. Na Guerra Guaranítica (1753-1756), 
inúmeros índios missioneiros execrados pela brutalidade e a barbárie espanhola 
iniciaram uma grande migração, acompanhando o exército português. Outros, 
no entanto, permaneceram nas reduções, mesmo após o fim da fase reducional 
administrada pelos jesuítas, com a expulsão da ordem, quando a tutela foi 
conferida aos dominicanos, franciscanos e mercedários. 

A decadência gradativa, inaugurada pelo conflito, foi marcada pelas 
gestões corruptas e roubos de terras e bens móveis missioneiros, tendo 
continuidade após a invasão luso-brasileira de 1801. A desestruturação resultou 
em movimentos migratórios de grupos de missioneiros, sobretudo nos períodos 
de guerra, uma vez que muitas famílias acompanhavam os índios 
arregimentados pelos exércitos espanhol-platino e luso-brasileiro, 
posteriormente, no contexto da guerra contra Artigas (1816-1820) e da Guerra 
da Cisplatina (1825-1828), motivados por Fructuoso Rivera.  

O mais significativo neste processo para o estudo da imaginária é a 
dilatação do espaço de movimentação dos indígenas missioneiros nos vários 
segmentos da sociedade colonial, seja como empregados em tarefas rurais ou 
urbanas, seja pela via da mestiçagem, principalmente pelo casamento e 
concubinato com índias guaranis. Esse, sem dúvida, foi um dos modos através 
dos quais a estatuária espalhou-se (num primeiro momento) pelo atual estado 
do Rio Grande do Sul, sendo que delas “andavam sempre providas as maletas 
das chinas” (OLIVEIRA, 1842, p. 339).  

Neste trânsito não somente indivíduos e famílias se deslocaram, 
imagens acompanharam as movimentações dos missioneiros e os saqueadores 
que passaram pelos territórios das antigas reduções. No transcurso do século 
XIX surgem inúmeras estâncias concedidas a militares paulistas com nomes de 
santos motivados pela presença de “imagens protetoras”. O que se conjectura é 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 231 ] 

a permanência do vínculo devocional, porquanto tais imagens mantinham-se 
como catalisadores de proteção e mediação para os seus novos tutores.  

Ainda assim, a remanescência das imagens está envolvida por histórias 
de herança familiar – dada especialmente por casamentos entre as índias 
missioneiras e os povoadores, posto que, muitas imagens acompanharam as 
mulheres –, como retribuição a favores prestados, presentes singelos de 
indivíduos que tinham as estátuas como bens simbólicos; como ethos 
identificatório, mantendo a função de culto, entre alguns grupos. Parte destes 
remanescentes converteu-se em coleção particular, outra foi coletada ou doada a 
museus, outras frações ainda permanecem no seio do culto familiar e algumas se 
converteram em insígnia da bricolagem religiosa brasileira, a exemplo das 
imagens missioneiras de Jesus Menino e de Nossa Senhora da Conceição, 
veneradas no “Centro Espírita de Umbanda Pai Oxalá”, em São Borja, no Rio 
Grande do Sul. 

Benzedeiras são recorrentes nos percursos das estátuas missioneiras. 
Em Ijuí, representações da Virgem eram utilizadas por uma benzedeira. Depois 
de sua morte, ficaram sob os cuidados da sobrinha, que as doou à paróquia. As 
imagens foram o motivo de sucessivas indisposições entre o padre, que desejava 
mantê-las na igreja, e algumas senhoras da comunidade, que não admitiam 
aqueles ícones ligados a “idolatrias e superstições”, dentro do templo cristão. A 
solução foi encaminha-las ao museu Antropológico Diretor Pestana.  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 232 ] 

 

 
Fig. 7: Imagens do acervo do Museu Monsenhor 
Estanislau Wolski. Santo Antônio das Missões/RS. Foto: 
IPHAN 

Fig. 8: Imagem de N. 
S. da Conceição, 44 
cm x  12 cm. Museu 
Antropológico 
Diretor Pestana. 
Ijuí/RS. 
Foto: Jacqueline 
Ahlert 

 
A imagem de Nossa Senhora da Conceição (fig.7) traz as marcas da 

devoção aferida a ela. A cera das velas que foram queimadas para e sobre a 
representação da santa sinalizam as práticas que redefiniram as linhas da estátua, 
deteriorada pelo fogo, escurecida pela fumaça, desgastada pelo uso nas 
extremidades. Esteve “viva” durante séculos nos recintos mestiços, entre ervas, 
orações e conjuros. Esta dinâmica se altera radicalmente a partir do século XX e 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 233 ] 

XXI, com a criação de museus de arte e artefatos missioneiros e com os leilões 
de arte. 
 
O colecionador  

Até o início do século XX sobressaia-se o valor religioso sobre as 
imagens missioneiras. Acompanhou a valoração como patrimônio dos sítios 
arqueológicos, a exemplo de São Miguel Aracanjo, em São Miguel das 
Missões/RS, protagonizada por Lúcio Costa, o reconhecimento das estátuas 
como representação histórica e artística. A partir década de 1940, vê-se em 
âmbito nacional o aumento do interesse desses objetos por parte de 
colecionadores, motivados pelo prestígio social que tal prática exprimia. 
Segundo Santos, “as experiências de colecionismo de artesanato e arte popular 
ganham forças no final do Estado Novo, a partir de interesses particulares de 
segmentos da aristocracia rural decadente e das camadas médias 
intelectualizadas urbanas da sociedade” (2013, p. 23). A posse desses objetos 
passaram a servir como referencial de distinção, ainda que fossem também 
motivadas pelo apreço a formas genuínas e originais de expressão estética. 

 Na década de 1950, a prática de colecionismo passou a ser incentivada 
nos manuais e revistas de arte do centro do país. A prática tardaria um pouco 
mais para chegar as plagas sulinas. As imagens missioneiras nesse período, que 
não haviam sido musealizadas, ainda funcionavam como herança familiar, 
mediadoras de orações, em situação de uso religioso. A partir dos anos 80, com 
a proliferação de leilões e galerias de arte, as estatuetas missioneiras passam a 
figurar como bem de mercado.  

Se, por uma lado, a experiência do colecionismo e o papel dos 
colecionadores de arte popular “na construção de um imaginário político 
nacional – fomentando o reconhecimento estético dessa produção - contribuiu 
significativamente para a consolidação e ressignificação dessas expressões no 
cenário artístico e cultural do país” (SANTOS, 2013, p. 88), por outro, o 
colecionismo tem privatizado um patrimônio histórico e artístico e estabelecido 
limitações para pesquisa da estatuária missioneira e para fruição do público em 
geral. 

Ofertadas em leilões estão peças que não encontram similitudes em 
acervos de museus, a exemplo do “Cristo montado em burro” (fig. 9), que 
apresenta informações técnicas, temáticas e históricas imprescindíveis para o 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 234 ] 

estudo da trajetória da arte missioneira. Lotes de miniaturas não catalogadas por 
inventários do IPHAN (fig.10) são excluídos das análises quali e quantitativas da 
iconografia colonial. 
 

 
 
Fig. 9: Imagem leiloada no site de Daniel Chaieb - Leiloeiro Oficial. Descrição 
disponível na página da web: Cristo montado em burro. Peça missioneira, espólio 
da Guerra do Paraguai trazida pelo General Lima (avô de Getúlio Vargas) para 
São Borja, a imagem ficou em capela particular da família Sarmanho Motta até há 
poucos anos (possui pequenas avarias) - med. 110x100x35cm  
Fonte: https://www.danielchaiebleiloeiro.com.br/. Acesso em 8 de dezembro de 
2020. 
 

https://www.danielchaiebleiloeiro.com.br/


Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 235 ] 

 
Fig. 10: Imagem leiloada no site de Daniel Chaieb - Leiloeiro Oficial. Descrição 
disponível na página da web: Nossa Senhora da Conceição. Imagem em madeira 
policromada de origem missioneira, executada ainda dentro dos cânones 
iconográficos espanhóis do século XVII, com manto caído, cabelos soltos e 
querubim na base. Aparenta perda parcial do rosto por queima. Desgastes na 
policromia (com possíveis repinturas). 
Fonte: https://www.danielchaiebleiloeiro.com.br/. Acesso em 6 de julho de 2020. 
 

As talhas missioneiras estiveram – e ainda estão – no entre-lugar entre 
os valores de culto e os estéticos/históricos. Encontram-se a venda no mercado 
negro de obras de arte ou cruzando fronteiras por valores irrisórios, também em 
altares domésticos e prateleiras de museus da América e da Europa.  

Valorizam-se suas formas barrocas suntuosas, como expressividade da 
maestria dos escultores indígenas. Da mesma forma, sua historicidade marcada 
pela estética indígena, como testemunhos materiais do processo único de 
“evangelização” de milhares de indígenas por uma ordem religiosa.  O olhar dos 
devotos (próximo ao dos seus executores e contemporâneos da imagem) é 
distinto do olhar patrimonial e, ainda mais, das projeções do colecionador. Pois, 
nos primeiros a noção da historicidade da imagem está presente, contudo, seu 
valor de mercado não.  

Conforme o historiador de arte e imagens Hans Belting, “as imagens 
sagradas melhor revelam seus significados através de seus usos” (1997, p. 397). 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 236 ] 

O problema introduzido por ele, sobre o lugar da imagem na história do 
Ocidente, indica a complexidade dos sentidos das imagens missioneiras, desde 
os seus “valores de forma” até os seus “valores de conteúdo”. Problematiza este 
enfoque, o fato das imagens não haverem sido talhadas para comporem o rol de 
objetos artísticos da história da arte da América Meridional, integrando livros de 
arte, catálogos de museus, ou mesmo, sendo objeto de pesquisa acadêmica.  

Compreendidas sob a ótica de sua significação religiosa intrínseca, elas 
não apenas representavam um ser espiritual, mas eram tratadas como tal, sendo 
veneradas, invocadas, carregadas em andores nas procissões. No entanto, 
considerar que objetos de culto pouco têm a ver com a criação artística pode ser 
um tanto radical. Tratando da estatuária procedente das doutrinas, pela 
imanência cultural indígena, é certo que seus artesãos não possuíam a intenção 
de compor um novo estilo artístico. Nem mesmo concebiam as imagens como 
arte ou expressão individual e original de uma concepção de mundo 
exteriorizada na talha da madeira. No entanto, é inegável que exploraram certa 
liberdade criativa na manufatura de objetos de uso pessoal e familiar.  

Ainda assim, a transformação da iconografia tradicional católica não se 
deu por ânsias “artístico-expressivas”, no sentido moderno do termo. O mais 
correto seria considerá-la inserida em um fenômeno de “vontade de 
pertencimento”. Os guaranis aspiravam por santidades coerentes com a sua 
cosmovisão, com a sua dinâmica, na qual a veracidade e a beleza da natureza 
repousavam naquilo que se pode apreender. Mantendo a função de imaginatio, as 
imagens “mediadoras entre os homens e o divino” tiveram na alteração da 
estética um dos elementos de sagração da interatividade entre o ícone e quem o 
vê, “ou que, mais exatamente, é visto por ele” (SCHIMITT, 2007, p. 45).2 

A intenção principal na alteração do ponto de vista é abranger as 
imagens como objetos universais de indagação, com recursos de investigação 
próprios, que vão além das qualidades estéticas e formais. A imagem daria lugar 
à arte quando seu papel na sociedade destacasse-se pelo valor estético, em prol 
do religioso. 

                                                 
2 Discordando em alguns aspectos de Hans Belting, Schmitt justifica que sua preferência 
pelo termo imagem a propósito da Idade Média, não ocorre para fazer oposição ao 
termo arte, mas para restituir-lhe todos os seus significados e domínios. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 237 ] 

Na perspectiva da recepção dessas imagens, seus produtores não 
anteviram sua exposição em museus, leilões de arte ou estantes de 
colecionadores. “A distinção entre o individual e o coletivo, que nos parece tão 
clara, tem pouco peso nas condições de produção estética das sociedades 
primitivas”, ratificou Claude Lévi-Strauss em entrevista a Georges Charbonnier 
(1989, p. 61). As miniaturas, sobretudo as com tamanho inferior a 10 cm, foram 
elaboradas para permanecerem no meio familiar, entre iguais. Fossem feitas para 
uso próprio ou para encomendas, sua função era a de culto. Parafraseando 
Ernst Gombrich, quando abordou a arte primitiva, as imagens “tinham que 
desempenhar um papel nos rituais, e nesse caso o que importa não é a beleza, 
segundo os nossos padrões, mas se ela funciona” (2008, p. 43. Sem grifo no 
original). 
  
Considerações finais 

Retornando ao espaço missioneiro dos séculos XVIII e XIX, alguns 
viajantes e administradores referem-se aos trabalhos artesanais muito 
superficialmente. São mais comuns as observações sobre as estátuas. Nelas, já 
ao longo do século XIX, fica visível que remanesceram algumas grandes e 
suntuosas imagens, com as quais muitos se surpreendem. Fora estas, outras (a 
grande maioria), “são uns troços de madeira mau lavrados e pior pintados”, 
“sem valor artístico”, afirmou-se, “mas com algum valor histórico”.3 As estátuas 
admiradas pelos viajantes foram, também, as que primeiro tiveram seus destinos 
selados, ainda que relativamente pois, como patrimônio material, os exemplares 
que não pertencem a acervos de museus, permanecem movendo-se em âmbito 
particular e/ou comercial. Os “troços de madeira mau lavrados” acresceram no 
seu valor histórico e mercadológico e são, atualmente, os mais vulneráveis a 
tornarem-se peças de coleção, destituídas de práticas de culto e do olhar dos 
pesquisadores.  

Esta última observação, realizada por Avé-Lallemant, em 1858, foi 
uma notificação para a qual não se deu a atenção devida. A indiferença com 
estas imagens que, aparentemente, só portavam valor histórico saiu cara ao 
patrimônio artístico-cultural da América meridional, em geral, e para o Rio 
Grande do Sul, em particular. 

                                                 
3 São base para estas citações Saint-Hilaire, Ave-Lallemant e Arsene Isabelle.  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 238 ] 

Em 1936, Mário de Andrade foi convidado para articular a criação de 
uma instituição nacional de proteção do patrimônio. O Serviço do Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (SPHAN), criado por decreto presidencial em 30 
de novembro de 1937, previa a salvaguarda e o tombamento de bens materiais e 
imateriais de interesse público. Na ocasião, chamavam a atenção de Mário de 
Andrade os tipos de discernimentos que se aplicavam à validade, ou não, da 
cultura material do período colonial. Observou o escritor: “O critério tem que 
ser outro. Tem que ser histórico, e, em vez de se preocupar muito com beleza, 
há de reverenciar e defender especialmente as capelinhas toscas, as velhices dum 
tempo de luta e os restos de luxo esburacado que o acaso se esqueceu de 
destruir” (apud ARAUJO, 1999, p. 7).  

Os intelectuais envolvidos nesta discussão intentavam rebater as 
leituras preconceituosas sobre o acervo de arte colonial paulista. Algo similar ao 
que ainda buscamos no Sul do país. Lúcio Costa manifestou sua cumplicidade 
com Mário de Andrade nesta causa: “não são [as peças de arte sacra] simples 
cópias inábeis, mas, muito pelo contrário, legítimas ‘recriações’, podendo ser 
consideradas [...] autênticas expressões da arte brasileira dessa época” (apud 
ARAUJO,1999, p. 7).  

A coerência destas observações repetiu-se quando da presença do 
urbanista no Rio Grande do Sul para a projeção do Museu das Missões, em 
1937.  Apesar disso, a valorização que faltou à população e aos órgãos públicos 
(que deveriam controlar a existência e manutenção da cultura material), sobrou 
aos colecionadores de arte e/ou bens históricos. 

A devastação das esculturas missioneiras, encetada com a expulsão dos 
jesuítas, guerras, saques, incêndios, entre outros episódios, no século XX, já 
vinha sendo submetida ao espólio pelo mercado negro de arte sacra, prática que 
só se agravou nos anos subsequentes.  

Em algumas cidades, quando alteradas as ordens religiosas que 
administravam as igrejas, os novos párocos desfaziam-se dos objetos dos 
anteriores. Entre eles, imagens missioneiras, que eram facilmente recolhidas nas 
casas com a justificativa de ornar as igrejas (ou trocadas por outras produzidas 
em série e chanceladas como mais adequadas pelo cânone). Para o centro do país 
teriam sido vendidas muitas destas peças. Este e outros fatos foram registrados 
na região de Cerro Largo, noroeste do Rio Grande do Sul.  



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 239 ] 

Além disso, são historicamente comuns os roubos. Em 1960, chegou 
um “grupo de São Paulo na cidade de São Nicolau”. Seus membros 
“vistoriaram a igreja e se hospedaram no hotel. Não amanheceram lá, tão 
pouco, as imagens na igreja”, relatou o historiador e arqueólogo Guido Henz 
(entrevista concedida em 10/06/2010). Em 2010, da igreja de São Nicolau, em 
Rio Pardo, foram roubadas esculturas missioneiras. Ninguém foi 
responsabilizado. 

Foi somente no final da década de 1980 que houve uma preocupação 
em catalogar os remanescentes da cultura material missioneira. O atraso em dar 
início a um processo de preservação e valorização das imagens custou à história 
da arte sacra do Rio Grande do Sul e do Brasil a perda de grande parte deste 
acervo de valor histórico e artístico inestimável. 

Desde esta iniciativa, mais de trinta anos já se passaram. 
Oportunamente, a advertência realizada pela equipe do inventário sobreveio 
como uma sentença: 

 
Inversamente proporcional à representatividade e 
ao caráter testemunhal desse acervo é o seu estado 
de conservação. A equipe técnica do projeto pode 
comprovar sua rápida deterioração. Se não forem 
tomadas medidas enérgicas e adotada uma política 
de preservação de bens móveis, assim como seu 
tombamento pelos órgãos competentes, este 
acervo se deteriorará num curto espaço de tempo. 
Tal questão agrava-se se consideramos o fato da 
inexistência, no Rio grande do Sul, de um 
laboratório técnico de restauro equipado para 
análise e trato específico da madeira, dado que 
indicamos aos organismos financiadores de 
pesquisa como extremamente urgente e 
importante para a conservação de todo o 
patrimônio artístico do Sul do país (COUTINHO; 
VIEIRA, 1993, p. 37). 

 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 240 ] 

É importante que o esforço realizado seja repetido, para estabelecer 
parâmetros de conservação das imagens, rastrear sua localização, possíveis 
vendas, roubos, restaurações etc. Além de incluir as peças registradas por 
pesquisas acadêmicas, doadas a museus e antes não contabilizadas, a imaginária 
encontrada em escavações arqueológicas, entre outros. 

Inúmeros já foram os avanços atingidos no Rio Grande do Sul nas 
áreas de permanência e interpretação destes bens: pesquisas lato e stricto sensu; 
criação de cursos de graduação e especialização em conservação e restauro de 
bens móveis; laboratórios de pesquisa; reforma e reestruturação de museus. 
Nada obstante, alguns acervos de estatuárias ainda não estão em condições 
ideais de conservação. A maneira como as imagens estão exibidas agrava a 
situação. Alguns casos específicos são atentados contra o patrimônio histórico, 
artístico e cultural brasileiro, por conta dos descasos da administração pública 
nas suas três instâncias de poder. Imagens abandonadas na umidade, que verte 
das paredes, tetos ruindo, falta de segurança, pedaços de esculturas com mais de 
três séculos desajeitas sobre pedaços de TNT, acompanhadas de poucas e 
superficiais informações sobre a origem, dimensão das peças e designação. 

 Imagens de uso pessoal ou de culto doméstico correspondem à outra 
dinâmica de manutenção. Nelas, o uso faz parte da historicidade, pois não 
perderam a dinamicidade característica de suas funções. Não se quer, com isso, 
dizer que prescindam de orientações de como salvaguardá-las. Algumas 
repinturas – bem intencionadas, posto que a imagem “fica mais bonita”, 
conforme seus proprietários –, são verdadeiros crimes culturais. Perde-se, com 
essas práticas, a sutileza dos arabescos fitomórficos que decoravam as vestes dos 
santos e santas, as interpretações do ícone realizadas no momento da escolha 
pela policromia adequada àquela figura e ao que ela representava – como as 
penas vermelhas dos anjos e arcanjos, tão significativas no contexto missional. 
Enfim, é indispensável a valoração destas obras enquanto manifestação religiosa 
popular do século XVIII e XIX no Rio Grande do Sul, não obstante, pela 
necessidade de atribuição de valor histórico e artístico para o acervo missioneiro, 
de uma maneira geral, como forma de garantir a permanência e a integridade 
deste patrimônio. 
 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 241 ] 

Referências bibliográficas  
AHLERT, Jacqueline. Estátuas Andarilhas: as miniaturas na imaginária 
missioneira. São Paulo: Pimenta Cultural, 2020. 
 
ARAUJO, Emanoel. A singularidade de São Paulo. In: LEMOS, Carlos A. C. A 
imaginária paulista. São Paulo: Edições Pinacoteca, 1999. 
 
AVÉ-LALLEMANT, Robert. Viagem pela Província do Rio Grande do Sul (1858). 
São Paulo: Ed. USP, 1980. 
 
BELTING, Hans. Likeness and presence: a history of the image before the era of 
art. Chicago: University of Chicago Press, 1997. 
 
CHARBONNIER, Georges. Arte, linguagem, etnologia: entrevista com Claude 
Lévi-Strauss. Campinas: Papirus, 1989.   
 
COUTINHO, Maria Inês; VIEIRA, Mabel Leal. Inventário da imaginária 
missioneira. Canoas: La Salle, 1993.  
 
ESCOBAR, Ticio. Santo e seña: acerca de las imaginería religiosa misionera y 
popular en el Paraguay. In: Catálogo Imaginería Religiosa. Asunción: Museo Del 
Barro, 2008. 
 
GOMBRICH, E.H. A história da arte. 16ª edição. Rio de Janeiro: LTC, 2008, 
 
HAUBERT, Máxime. Índios e Jesuítas no tempo das Missões. São Paulo: Companhia 
das Letras, 1990. 
 
ISABELLE, Arsène. Viagem ao Rio da Prata e ao Rio Grande do Sul. 1833-1834. 
Brasília: Senado Federal, 2006. 
 
OLIVEIRA, José Joaquim Machado de. Episódio de um diário das campanhas 
do Sul (1818). Revista Trimensal de História e Geographia ou Jornal do Instituto Histórico 
Geographico Brasileiro. Rio de Janeiro: Typographia de D.L. dos Santos, 1842, 
tomo quarto, publicado entre as p. 331-349. 



Anais do I EIEPC (2022) 

 

 
[ 242 ] 

 
SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem ao Rio Grande do Sul, 1820-1821. Brasília: 
Senado Federal, Conselho Editorial, 2002. 
 
SANTOS, Jancileide Souza dos. Coleções, Colecionismo e Colecionadores: um 
estudo sobre o processo de legitimidade artística da produção de arte popular 
católica na Bahia entre as décadas de 1940 a 1960. Dissertação (Mestrado) – 
PPGAV/UFBA, 2013. 
 
SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das imagens: ensaios sobre a cultura visual na 
Idade Média. Tradução de José Rivair Macedo. Bauru: Edusc, 2007.  
 
SEPP, Antônio. Viagem às Missões Jesuíticas e trabalhos apostólicos. São Paulo: 
Livraria Martins, [1691] 1943. 
 
_______. Relación de viajes a las misiones jesuíticas; Continuación de las labores 
apostólicas; Jardim de Flores Paraguaio. (Edición critica de las obras del padre a 
cargo de Werner Hoffman). Buenos Aires: EUDEBA, 1971. 

 


