
 

 143 

A MORTE ENQUANTO LIMITE EXISTENCIAL FOTOGRÁFICO: ENTRE O 

MATERIAL E IMATERIAL 

Ricardo Chiaradia1 

RESUMO 

O presente artigo propõe investigar as influências epistemológicas para discutir o fenômeno existencial da morte 

na história da civilização ocidental, utilizando história, filosofia e psicologia como referenciais teóricos. O 

objetivo é preservar as contribuições de cada abordagem, transcender a arbitrariedade das crendices medievais 

e explorar como estas não se mostraram eficientes ao longo da história. Ao contrário, tais crendices 

frequentemente resultaram na exclusão imediata daqueles que não se conformavam às normas estabelecidas e 

no monopólio da fé massiva. Um exemplo marcante é o período da caça às bruxas, que resultou em milhares de 

mortes de mulheres. Após o Iluminismo, surgiram naturalmente novas questões filosóficas sobre a existência, 

influenciadas pela psicanálise freudiana e pela filosofia existencial sartriana, ambas fundamentais para a 

compreensão da morte. O recorte bibliográfico abrange desde o estoicismo até a modernidade, destacando que 

a morte é expressada por meio de tradições culturais significativas que buscam prolongar a vida diante da 

vulnerabilidade do anonimato e do esquecimento. Um aspecto central do estudo é a análise da cultura material, 

com ênfase na teoria da semiótica barthiana sobre a fotografia. Como consideração final, a fotografia é vista 

como um instrumento crucial que não apenas captura momentos vividos, mas também preserva memórias, 

sensações tangíveis e evidências visuais que enriquecem nosso entendimento da morte e da vida humana ao 

longo do tempo diante do mistério e paradigma vida-morte. 

Palavras-chave: História, Filosofia, Semiótica, Morte, Psicologia. 

INTRODUÇÃO 

No senso comum ocidental a palavra morte envolve o término de sentimentos, imagens, 

representações, crenças e perdas, de maneira histórica e transversal, as teorias continuam 

instigando a temática da morte, seja através das intuições místicas do senso comum ou por 

meio do empirismo no mundo científico especificamente na área da saúde mental que necessita 

de debates amplos. A interpretação teológica medieval imperou de maneira radical na 

condenação de indivíduos que não correspondem à cosmovisão moral predominantemente 

católica da Idade Média, como intervenção de saúde psicológica para trabalhar a temática da 

morte, o código de ética do psicólogo aponta fronteiras obrigatórias para o exercício da 

psicoterapia (Conselho Federal de Psicologia, 2005). 

Trata-se de uma temática delicada, associada com processos de luto e cuidados 

paliativos, o que inclui a importância da compreensão epistemológico-histórica deste fato 

inevitável para prática da psicologia clínica e para a fenomenologia do existir. Com o objetivo 

de aproximar o leitor dos parâmetros éticos e estéticos para discorrer sobre o fenômeno da 

 
1 Graduado em Psicologia (Atitus-IMED) Psicólogo 07/34358 e Mestre em Filosofia: Área de Concentração Ética 

e Filosofia Política (PUCRS). 



 

 144 

morte, o método de revisão bibliográfica no plano da psicologia e historicidade, para possíveis 

conexões com a literatura clássica e discussões existenciais que envolvem a ética; deve-se levar 

em consideração que a investigação limitou-se ao âmbito da cultura ocidental embasando uma 

discussão final sobre as fronteiras presentes entre o ser e o morrer, dilema que acompanha o 

humano na angústia existencial. 

METODOLOGIA 

A metodologia utilizada foi revisão bibliográfica de maneira narrativa e contemplativa em 

diferentes áreas de conhecimento com o objetivo de explicitar a historicidade da morte e 

consequentemente a especificidade do fenômeno enquanto limite existencial. Como 

desdobramento a dimensão historiográfica e psicológica é aludida em torno da psicanálise e 

epistemologia gerando analogia com personagem que inaugura a literatura de ficção científica 

de Mary Shelley no século XIX. 

HISTORICIDADE E EPISTEMOLOGIA 

Na antiguidade os estoicos viam a morte como um evento natural e inevitável, parte 

do curso da vida que não deveria ser temida, acreditavam na aceitação serena da morte como 

parte da ordem cósmica e uma oportunidade para a virtude final e o fim das perturbações da 

vida. A filosofia estoica enfatizava o controle das emoções diante da morte e a preparação 

para enfrentá-la com equanimidade, o filósofo romano Sêneca (4 a.C. – 65 d.C.) influenciou 

a compreensão do envelhecimento paulatino que conduz a consciência e sabedoria na 

senectude, de passos silenciosos que caminham diariamente, onde a brevidade da vida é 

brusca, necessitando experimentar e valorizar os momentos da vida através das emoções 

(SÊNECA, 2007). 

 
Tabela 1: Temporalidade da Morte2 

Temporalidade da Morte 

Estoicos IV a.C Parte natural da ordem cósmica. Cíclica 

 
2 Fonte: Levinas, E. O tempo e o outro. Tradução de José Pinto Ribeiro. 2ª ed. São Paulo, SP: Perspectiva, 2000. 

Hawking, S. A história do tempo: do big bang aos buracos negros. Tradução de Maria Helena Rouanet. 5ª ed. 

São Paulo, SP: Intrínseca, 2018. 



 

 145 

Medievais V d.C Momento de transição e divisão de mundos teológicos. Linear 

Modernidade XVI e 

Pós-Modernidade XX 

Desmistificação através da ciência psicanalítica e física. 

Perda de um sentido existencial subjetivo no mundo objetivo. 

Conquista de si-mesmo(a) (self). 

Fragmentada 

e 

Interligada 

 

Através de uma perspectiva histórica, o período da Idade Média reflete posições 

definidas sobre a finitude, pois o tempo regente era linear, ou seja, continha uma interpretação 

de início e fim de todos os fenômenos em perspectiva universal. O início, meio e fim do 

universo reduzia-se ao comando de Deus e o moribundo estava destinado a enfrentar o juízo 

final no último suspiro acamado no quarto e rodeado de pessoas, em geral familiares para a 

rede de apoio diante da crença divisória entre anjos de deus e demônios de satã conforme figura 

1 e 2 na página seguinte (ARIÈS, 2012). 

Figura 1 e 23 

 

 

 
3 Fonte: ARIÈS, P. (2012) História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. (ed. especial). (Priscila 

Viana de Siqueira, Trad.). Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1977). 

 



 

 146 

Para Pilagallo (2010) a história do Cristianismo é composta de cenários obscurantistas 

representados pela morte como por exemplo a caça às bruxas na Idade Média de 1550 a 1650 

que resultou em números aproximados de 50 a 100 mil mortes incluindo conflitos entre 

católicos e protestantes, a inquisição promovida pela Igreja Católica gerou sofrimento extremo 

de modo que o dilema do espírito original do cristianismo (amor ao próximo) não é respeitado 

nas diversas tentativas de institucionalizar a ética cristã ao longo da história ocidental, no século 

XII: “Acreditava-se em uma vida além da morte que não ia necessariamente até a eternidade 

infinita, mas que promoveria uma conexão entre a morte e o final dos tempos. Assim, a ideia 

do Juízo Final está ligada, em minha opinião, à da biografia individual, mas esta biografia só é 

concluída no final dos tempos, e não apenas na hora da morte.” (ARIÈS, 2012, p.52) 

Posteriormente no século XX as bases filosóficas de Jean-Paul Sartre (1905-1980) 

inquietaram a filosofia ao afirmar que a existência precede a essência possibilitando a 

autonomia construtivista do psicológico individual em experiências fenomenológicas na obra 

O Ser e o Nada (2010, 2014) destaca a importância de apropriar-se da liberdade e compreensão 

do limite da existência explicitado pela morte. O ato de morrer enquanto no campo das ideias 

possíveis indica força e vigor que estimula a coragem existencial, dado que a morte escapa da 

experiência de controle direto e quando ocorre perde-se a consciência permanecendo 

historicamente como uma ideia abstrata ao campo da experiência humana, assim a 

possibilidade do estudo do corpo se emancipa com a iluminação do conhecimento conforme 

figura 3: 

Figura 3: British Museum - Londres, A lição de anatomia de Dr. Tulp, 1632, Rembrandt.4 

 
 

 
4 Fonte Ariès, P. (2012) História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. (ed. especial). (Priscila 

Viana de Siqueira, Trad.). Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1977). 



 

 147 

No século XII até XIX havia a tradição católica de contato com participação social 

maior diante do fenômeno morte na Idade Média, eventos de juízo final onde reuniam-se 

pessoas da família ao redor da cama no quarto do moribundo e a convivência social que 

funcionava perto de cemitérios. Com a industrialização da sociedade moderna, o conceito de 

morte passou a ter outros significados como por exemplo na década de o 1980 o diagnóstico 

de CÂNCER ou AIDS, que foram automaticamente atrelados ao estado de morte à vítima da 

doença pela gravidade crônica: 

Melhor do que o esqueleto ou a múmia dos macabros dos séculos XIV e XV, 

mais do que o leproso com sua matraca, atualmente o câncer é a morte. Mas 

é preciso que a doença seja incurável (ou que tenha a fama de sê-lo) para que 

assim deixe transparecer a morte e lhe dê seu nome. A angústia que libera, 

então, leva a sociedade a multiplicar apressadamente as habituais senhas de 

silêncio, a fim de reduzir esse caso demasiado dramático [...] (ARIÈS, 2012, 

p. 222). 

 

O sociólogo Norbert Elias (1897-1990) critica a falsa e romântica narrativa de que na 

Idade Média a morte era mais compreendida do que nas sociedades industriais, argumenta que 

a morte sempre foi um mecanismo de poder social, direcionando pecadores à condenação 

através de cenários como o purgatório (cristão), tártaro (grego), naraka (budista), gehenna 

(judaico e cristão) ou aniquilamento (evangélico). Diante da crítica social questiona-se o 

pensamento mágico das tradições mantidas para crianças lidando com a perda de entes 

queridos, como: "Ele foi para o céu" ou "Ele está cuidando de você lá em cima", para o 

sociólogo, esses simbolismos fantasiosos de fábulas tendem a evitação de processo natural de 

luto e tristeza na criança quando perde alguém na família, enquanto supervalorizam ações de 

personagens fictícios que têm perpetuado divisões sociais ao longo da história da civilização 

(ELIAS, 2001). 

As concepções do luto na segunda metade do século XIV iniciava recusa dos 

sentimentos de luto devido junção da angústia que na compreensão da psicológica emerge 

enquanto entendimento tanto para os familiares quanto os conhecidos do/a falecido/a. A 

negação cria fantasias para encobrir a realidade, por exemplo falar para crianças: “o vovô está 

em um paraíso florido no céu” e outras histórias fábulas, a pressão social de ignorar a morte 

sem seu processo doloroso traz influxos para o psiquismo segundo o historiador: 

A proibição do luto leva o sobrevivente a aturdir-se com o trabalho ou, ao 

contrário, a atingir o limite da loucura, a fingir que vive na companhia do 



 

 148 

defunto, como se este ainda estivesse presente ou, ainda, a colocar-se em seu 

lugar, a imitar seus gestos, palavras e manias e, por vezes, em plena neurose, 

simular os sintomas da doença que o matou (ARIÈS, 2012, p.242). 

 

A fatalidade entre humano diante da morte abrange o conceito do mundo dos vivos e 

mundo dos mortos durante a idade média, com crença da visagem biográfica do próprio 

indivíduo e todas as contemplações teológicas, a lacuna da sensação de fracasso era preenchida 

através das interpretações teológicas: “Contudo, entre nosso sentimento contemporâneo de 

fracasso pessoal e aquele do fim da Idade Média, existe uma diferença muito interessante. Hoje 

em dia não estabelecemos relação entre nosso fracasso pessoal e nossa mortalidade humana. A 

certeza da morte, a fragilidade de nossa vida são estranhas a nosso pessimismo existencial” 

(ARIÉS, 2012, p.60). 

Figura 4: G. Foglia - Cemitério em Paris5 

 

Observa-se segundo Ariès (2012) que a tradição da cultura de túmulos não está ligada 

às religiões pré-cristãs, sendo o século XIX e XX uma revolução no folclore do senso comum 

 
5 Fonte Ariès, P. (2012) História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. (ed. especial). (Priscila 

Viana de Siqueira, Trad.). Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1977). 



 

 149 

que indica a França como ponto de partida de valorizar o local em que o morto vai se encontrar 

para depositar lamentos e visitas; nota-se que a visão comunitária anterior colocava o cemitério 

junto à cidade, assim como indica a nomeação de ruas internas do cemitério. Conforme o 

cemitério foi sendo deslocado para longe da organização social, os tímpanos das igrejas e 

templos góticos sustentam-se como locais onde a distância significa modernidade, outros 

elementos capitalistas entram em questões incluindo a insalubridade e posição asséptica diante 

do solo repleto de cadáveres próximos ao cotidiano. 

PSICANÁLISE, FOTOGRAFIA E TABU MATERIAL-IMATERIAL 

Com a criação da psicanálise no século XX, Sigmund Freud (1856-1939) introduziu a 

noção de inconsciente, indo além de sua formação médica e neurológica incorporando saberes 

da antropologia, filosofia e literatura formulou a hipótese de que interpretando a relação 

humana que o/a paciente transfere para o/a analista chega-se a um insight, ou seja, um sinal 

interno de si-mesmo diante do sofrimento. É esta noção que abre a possibilidade da psicoterapia 

firmar-se, dado que sintomas psicossomáticos estão relacionados com o aparelho psíquico 

linguagem, significação, simbolismo e além do princípio do prazer (eros) existe uma 

ambivalência entre a pulsão de vida e pulsão de morte (tânato), sendo a última caracterizada 

pela regressão ao estado inorgânico após a realização de determinados desejos (FREUD, 2010). 

Figura: Coleção particular - Nova York, Freud - Ben Shahn6 

 

 
6 Fonte Ariès, P. (2012) História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. (ed. especial). (Priscila 

Viana de Siqueira, Trad.). Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1977). 



 

 150 

A prática e teoria psicanalítica freudiana recebeu diversas críticas pela suposta 

supervalorização da sexualidade na interpretação de fenômenos psicológicos inconscientes, o 

que levou ao surgimento de novas correntes teóricas dentro e fora da psicanálise com rupturas 

dramáticas de discípulos devido os relatos documentados da rigidez teórico-prática do mestre 

Sigmund Freud. Uma das rupturas polêmicas foi a criação da psicologia analítica de Carl 

Gustav Jung (1875-1961) que investigou elementos transcendentais da historicidade dominante 

ocidental e oriental onde parte do eu (ego) compõe cosmovisão de arquétipos que formam um 

inconsciente coletivo, as investigações junguianas sobre a morte indicam a forte preocupação 

em gerar símbolos ao longo da história da civilização, que se intensifica com a noção dos 

personagens bíblicos de religiões, tribos e outras coletividades (FREUD, 2010; JUNG, 2016) 

A morte do outro é um estímulo ambiental que reflete susto, angústia, vazio existencial 

e dependência afetiva da espécie, colocando dilema da confiança e segurança para aceitar a 

própria morte inesperada, o vazio existencial pode ser sentido no espaço social denominado 

zona íntima que é ocupado e transacionado por pessoas de segurança e valorização afetiva. A 

observação de Charles Darwin (1809-1882) também contribui para explicações em relação às 

dores emocionais ao ser informado da morte de alguém íntimo com estímulos corporais de 

ações: membros contorcidos; respiração forte e arrepios; assim como pensamentos de ação: ter 

realizado prazeres da pessoa enquanto ela ainda estava viva; ter oferecido mais companhia à 

pessoa quando ainda viva e outras culpabilidades (DARWIN, 2009). 

Com a transição da racionalidade de tempo-linear-medieval para a fragmentação-pós-

moderna e o inconsciente atemporal e inespacial investigado por Freud, a morte deslocou-se 

da ritualística residencial do/a moribundo/a para um simbolismo de registro psíquico 

subliminar e individual também através da tecnologia do que pode ser digitalizável na 

experiência humano no caso: a fotografia. Devido o fenômeno da morte ser representado 

sociedades/tribos a atuação do fotógrafo ao capturar a vivência produz o paradigma entre vida-

morte preservando a vida captada de maneira estática e permanente, porém, a realidade 

capturada pela artificialidade já morreu sendo nos estudos de semiótica barthiana a fotografia 

como o retorno do morto: 

Todos esses jovens fotógrafos que se movimentam no mundo, dedicando-se 

à captura da atualidade, não sabem que são agentes da Morte. É o modo como 

o nosso tempo assume a Morte: sob o álibi denegador do perdidamente vivo, 

de que o Fotógrafo é de algum modo o profissional. [...] é preciso que a Morte, 

em uma sociedade, esteja em algum lugar; se não está mais (ou está menos) 



 

 151 

no religioso, deve estar em outra parte: talvez essa imagem que produz a 

Morte ao querer conservar a vida. Contemporânea do recuo dos ritos, a 

Fotografia corresponderia talvez à instrusão, em nossa sociedade moderna, de 

uma Morte assimbólica, fora da religião, fora do ritual, espécie de brusco 

merulhado na Morte literal. A Vida/ a Morte: o paradigma reduz-se a um 

simples disparo, o que separa a pose inicial do papel final (BARTHES, 2012, 

p.85). 

 

A importância do preparo profissional na área da saúde psicológica sobre a educação 

para a morte é relatada pelo despreparo das instituições que demandam estimular conhecimento 

sobre o tema, envolvendo a formação sensível de profissionais da saúde e atendimentos ao 

público específico desta demanda. Diante da virtuosidade digital e acesso de conteúdos através 

da internet tornou-se intensa e dinâmica, criando outras dimensões de realidade para “vivê-la” 

de maneira artificial, o que implica novas significações perante os sentidos da vida  

(GOLDBERG, 2004). 

O imaginário individual e o inconsciente coletivo refletem a diversidade artística do ser 

humano através de símbolos presentes em ritualísticas e mitos culturais, repercutindo na mais 

profunda intimidade dos sonhos e pensamentos do cotidiano, incluindo a liberdade de criar 

crenças próprias ateístas, assim exige-se do profissional de saúde mental abranger diferentes 

cosmovisões e personagens criados multiculturalmente por determinados grupos para expressar 

sentimentos e a busca da essencialidade na existência. O sofrimento intenso de indivíduos 

acometidos por doenças de gravidade crônica afeta desde as relações íntimas até a 

representação na vida cotidiana perante a sociedade, no caso da cultura brasileira, por exemplo, 

a insensibilidade social direcionada para o Câncer e a AIDS atua de maneira agressiva diante 

da vulnerabilidade da pessoa acometida em culturas de estigmas sexuais de condenação 

hipócrita: 

Hoje, nos hospitais e clínicas em particular, não há mais 

comunicação com o moribundo. Ele não é mais escutado como um 

ser racional, é apenas observado como um caso clínico, isolado, na 

medida do possível, como um mau exemplo, e tratado como uma 

criança irresponsável cuja palavra não tem sentido ou autoridade 

(ARIÈS, 2012, p.274). 

 

Diante da tecnologia o senso de importância de si-mesmo diante do mundo material 

gerou paradigmas, redes sociais de apelo através da fotografia podem caracterizar 

vagarosamente a perda espacial e o contato real da relação íntima, que no ambiente 

psicoterapêutico é ressignificada, incluindo o impacto traumático do luto. A cyber-antropologia 



 

 152 

compreende que a tecnologia produz inúmeros paradoxos na experiência humana entre eles a 

micro-singularidade referindo-se a uma informação que produz pensamentos simultâneos em 

uma massa de pessoas através da internet. 

No mundo digital a micro-singularidade possui tendência de surgir com notícias 

expansivas, a morte de uma celebridade é um exemplo que cria consciência coletiva através de 

evento midiático despertando sentimentos, emoções e gerando comportamentos, o paradigma 

imagético digital vida-morte constitui-se subliminarmente nas mídias sociais pela intensidade 

da cultura visual que publica, amplia e replica um senso de importância massivo da exposição 

do eu-externo digitalizado (morto) com a intenção de projetar um eu-externo real (vivo). As 

influências de interpretação sobre a morte, seja através da massificação com a artificialidade 

dos sentidos vitais com a tecnologia até o pânico social que torna o assunto tabu necessita de 

análises sociológicas que desmistifiquem crenças e rituais medievais para a aceitação da 

realidade, incluindo o suicídio como fenômeno social (MARX, 2006; DURKHEIM, 2011; 

CASE, NICOLS & RUSHKOFF, 2014). 

Figura 4: “Ele não olha nada; ele retém para dentro seu amor e seu medo: é isto o Olhar.” de A. Kertész: O 

cãoziho, Paris, 1928.”7 

 

 
7 Fonte: BARTHES, R. (2012) A câmara clara: nota sobre a fotografia. (ed. especial). (J. C. Guimarães, Trad.). 

Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1979). 



 

 153 

Na história da civilização ocidental imaginar cenários e personagens conforme descrito 

anteriormente forma como a noção da morte era percebida e vivenciada englobando aspectos 

principais do peso que agudiza o tabu herança de crendices/misticismos medievais, 

influenciando profundamente percepções religiosas e espirituais da morte, consequentemente 

moldando práticas culturais e sociais relacionadas a ela estabelecendo tabus e rituais que 

perduraram ao longo dos séculos conforme tabela 1 abaixo: “As religiões insistem em negar 

importância ao fato indiscutível da morte individual e fazer prosseguir a existência além da 

vida[...]” (FREUD, 2010, p.361). 

 

Prejuízos do misticismo medieval8 

Sacralização da Morte: O misticismo medieval frequentemente sacralizava a morte, 

considerando-a um momento de transição crucial para a vida após a morte. A crença na vida 

eterna e na salvação da alma influenciava profundamente as atitudes em relação à morte, 

tornando-a um evento espiritualmente carregado 

Medo do Juízo Final: O temor do juízo final e da punição divina também era uma 

preocupação central. A morte era vista como o momento em que as ações terrenas seriam 

julgadas por Deus, afetando diretamente o destino eterno da alma,  

Tabu em Torno da Morte: Havia um tabu cultural e religioso em torno da morte, 

especialmente em relação aos rituais funerários e ao luto. Esses rituais eram altamente 

ritualizados e cercados de simbolismos religiosos, refletindo a importância espiritual e social 

atribuída à passagem para a vida após a morte;  

Visões Escatológicas: O misticismo medieval frequentemente incorporava visões 

escatológicas, que se concentravam nas profecias sobre o fim dos tempos e no papel da 

morte como parte integrante desse processo. Isso contribuía para uma visão cósmica e 

transcendental da morte; 

Michel Foucault (1926-1984) investigou a morte como uma representação do ser 

humano através de pesquisas teóricas nos campos da Filosofia, História, Antropologia, 

Psicologia e Direito, notando que não há uma essência específica e universal do ser humano, 

mas sim a pessoa como fruto da historicidade com existência sendo a experiência indireta da 

morte permanece sendo um mistério e ideia abstrata que carrega certo medo e conforme a base 

filosófica existencialista a angústia do ser (MIOTTO, 2016; SOUZA, 2017). 

 
8 Fonte: McGINN, B. (1991). The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism (Vol. 1). 

Crossroad. 



 

 154 

A hermenêutica é um método importante para compreender as tradições e práticas 

discursivas que perpetuam, desde relações exploratórias do poder dominante gerando mortes 

precárias a classe dominada até a liberdade da conquista da própria morte em situações 

degradantes Foucault discutiu como a morte é retratada diante de cada historicidade: "A morte 

não é apenas um evento biológico, mas uma parte integrante das técnicas de poder e controle. 

Ela atua como um meio de regulação social, impondo limites e moldando comportamentos" 

(FOUCAULT, 1975, p. 138). 

Figura: Archivo Iconográphico, s.a/Corbis. La Mort et la jeune femme, de Hans Baldung Grien, c. 1510.9 

 

Importante ratificar o Art. 2º do Código de Ética do Psicólogo: “B) O Psicólogo é 

vedado: Induzir a convicções políticas, filosóficas, morais, ideológicas, religiosas, de 

orientação sexual ou a qualquer tipo de preconceito, quando do exercício de suas funções 

profissionais” (CFP, p.9, 2005). Devido os diversos ângulos da postura ética que o/a 

psicólogo/a deve exercer para não contaminar seu trabalho científico na prática clínica será 

apresentado uma analogia com a obra de Mary Shelley (2011) Frankenstein que inaugurou a 

ficção científica em 1818. 

 

 
9 Fonte ARIÈS, P. (2012) História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. (ed. especial). (Priscila 

Viana de Siqueira, Trad.). Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1977). 



 

 155 

TRANSCENDÊNCIA DA ARTE 

Segundo o psicólogo existencialista Rollo May (1982) a arte nos permite a reflexão 

profunda sobre a dualidade da experiência humana: a beleza e a tristeza que a arte, como a 

música ou a contemplação de uma imagem pode evocar, sendo que a evitação da tristeza ao 

evitar experiências como o luto revela um traço de inibição emocional, sendo o reconhecimento 

através do amor e da arte que enfrentamos o inevitável paradoxo da morte. A arte, 

especialmente a criativa, oferece uma forma de transcendência, permitindo-nos alcançar além 

da mortalidade e deixar um legado que perdura, assim como a fotografia, a criatividade se torna 

não apenas importante, mas essencial na nossa busca por significado e imortalidade simbólica: 

A música é tão bela que nos enche de tristeza. Vem-nos então à mente o 

pensamento covarde de que melhor seria não termos visto a árvore, não 

termos ouvido a música. Assim, não precisaríamos enfrentar esse incômodo 

paradoxo - saber que “o tempo levará de mim o meu amor”, que tudo o que 

amamos morrerá um dia. No entanto, essa é exatamente a essência do ser 

humano: no breve momento de nossa passagem pela terra podemos amar 

pessoas e coisas, apesar do fato de que o tempo e a morte nos levarão a todos 

no final. É perfeitamente compreensível que procuremos estender a brevidade 

desse momento, adiar a morte por um ou dois anos. Mas será sempre uma luta 

inglória e uma causa perdida. Entretanto, a arte criativa nos permite alcançar 

além da morte. Por isso a criatividade é tão importante, por isso temos de 

enfrentar o problema do relacionamento entre ela e a morte (MAY, 1982, 

p.23).  

 

A poética da música, artes plásticas, fotografia, literatura clássica e outras fornecem a 

por excelência o abandono do aquém para o além, aquilo que só se da no mundo sensível longe 

de qualquer visão de encaixe utilitarista, sendo uma maneira própria a articulação de 

significados de si-mesmo(a) com o mundo. Um dos textos que contribuiu para a inauguração 

da categoria ficção científica foi de Mary Shelley (1797-1851) Frankenstein ou O Prometeu 

Moderno de 1818, para objetivo de costurar a dimensão existencial e o paradigma da morte 

abaixo uma breve analogia com a situação dramática do personagem. 

O cientista Victor Frankenstein criou um monstro que não pediu para existir e revoltou-

se ao ser abandonado pelo próprio criador, imerso em abandono, tristeza e raiva o monstro em 

sua jornada de busca por sentido existencial mata todas as pessoas que Victor ama como 

vingança. Em determinado trecho no final do livro clássico de Mary Shelley no convés do 

navio do capitão Walton que após capturar Victor jogado em um nevoeiro, escuta atentamente 

a narrativa delirante e maníaca do personagem: 



 

 156 

Eu gostaria de acalmá-lo, mas será que posso aconselhar alguém tão 

profundamente infeliz, tão destituído de qualquer esperança de consolo, que 

viva? Ah, não! A única alegria que lhe resta está em apaziguar seu espírito 

atormentado na morte. Ainda tem um último conforto, que é resultado da 

solidão e do delírio; acredita que em seus sonhos conversa com os amigos e 

desse contato obtém consolo para suas desgraças e alimento para seu desejo 

de vingança. Para ele, não se trata de produtos de sua imaginação, mas das 

próprias pessoas, que vêm de um mundo remoto visitá-lo. Essa fé confere 

uma solenidade a seu delírio que o torna, a meus olhos, quase tão convincente 

e interessante quanto a realidade (SHELLEY, 2011, p. 231). 

 

Nota-se a crença psicológica de Victor como tentativa de ajuste do desequilíbrio 

psíquico causado pela perda das pessoas amadas diante de uma criatura qual gerou vida de 

maneira imperativa categórica, o que gera revolta diante de quem não desejava existir: eis o 

dilema da eutanásia e distanási. A compreensão da psicologia científica embasada no Código 

de Ética Profissional associa-se com a postura tomada pelo capitão do Walton, ou seja, alguém 

que acolhe Victor no convés do navio escutando atentamente o sofrimento, solidão e angústia 

existencial do cientista diante de sua criação e obsessões, que culminaram no luto qual está 

passando devido o monstro ter matado as pessoas amadas. 

(...) a criatividade desperta a inveja dos deuses. Por isso, a criatividade 

autêntica requer tanta coragem: é uma batalha ativa contra os deuses. Não 

tenho a explicação exata, mas posso dizer o que imagino. Desde as eras mais 

remotas, as pessoas criativas autênticas tem enfrentado essa luta (MAY, 1982, 

p.25). 

 

A criatividade verdadeira envolve um confronto com forças maiores, simbolizadas aqui 

como deuses, lembrando Prometeu o deus do fogo que foi acorrentado e deixado em sofrimento 

diante da sua “ousadia de interferir na ordem” introduzindo o fogo no espaço mundano. O ato 

criativo genuína desperta inveja ou desagrado das entidades superiores e na destinação das 

obras, isso porque implica desafios significativos do ato criativo como superar conservas 

culturais e normas estabelecidas que não se sustentam democraticamente, também o fato de 

percorrer caminhos desconhecidos em busca da expressão autêntica e original subjetiva 

gerando novos tempos através de algo impactante. 

 

 



 

 157 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Com o objetivo de revisar e atualizar o presente trabalho escrito para o seminário nota-

se que historicamente o fenômeno da morte faz parte da discussão cultural e embasa o fio 

condutor de contato com o limite da existência de si-mesmo/a e do outro, a relação do ser com 

o mundo se forma desde os gregos antigos no estoicismo até a atualidade como fato inalienável 

da condição humana, envolvendo medo, angústia, coragem e aceitação. A fatalidade inevitável 

da morte representa uma limitação de não poder mais ser no mundo, essa representação é 

fundante e essencial para compreender o existencialismo e a busca pela essência de si-mesmo/a 

no mundo envolvendo o desdobramento da perda dos laços sociais. 

A perda fatal de uma relação íntima necessita ser ressignificada com acompanhamento 

de psicólogo/a para a vivência e compreensão das dores subjetivas do luto, seja via psicanálise 

freudiana, psicologia analítica de jung, gestalt-terapia, logoterapia e outras abordagens 

fenomenológico-existenciais que levam em consideração a historicidade do ser humano e 

colocam a linguagem como centro da tomada de consciência. Cabe aqui colocar que 

abordagens/profissionais que ignoram a historicidade, linguagem, subjetividade, personalidade 

e reduzem-se a um materialismo eliminativista são contraditórias pois acabam postulando uma 

“metafísica materialista” mecanicista cartesiana de “mundo relógio” dando a falsa impressão 

de que a história, filosofia ou psicologia estariam superadas reduzindo a vida em estímulo-

resposta ambientalista, podendo trazer graves consequências iatrogênicas clínicas e culturais. 

Conclui-se a necessidade de compreensão multifatorial sobre o aspecto linguístico, 

simbólico cultural de um tema sensível como a morte retomando a ética do/a historiador/a e 

psicológico/a exige certa amplitude para equilibrar o significado existencial recíproco na 

emergência da situação histórica exclusivamente a importância da fotografia como registro do 

movimento vivido. O objetivo da pesquisa abordada foi explicitar tópicos existenciais que 

incluem o drama humano diante do medo de cair no anonimato material e imaterial provocado 

pela morte e por fim registra-se a necessidade da pesquisa continuar na possibilidade de futuros 

estudos em mestrado ou doutorado envolvendo eutanásia, distanásia e stop-motion. 

REFERÊNCIAS 

ARIÈS, P. História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos dias. Edição especial. 

Tradução de Priscila Viana de Siqueira. Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira, 2012. (Obra 

original publicada em 1977). 



 

 158 

BARTHES, R. A câmara clara: nota sobre a fotografia. Edição especial. Tradução de Júlio 

Castañon Guimarães. Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira, 2012. (Obra original publicada em 

1979). 

CASE, A.; NICHOLS, M.; RUSHKOFF, D. An illustrated dictionary of cyborg anthropology. 

English ed. Kindle Store: Amazon Serviços de Varejo do Brasil Ltda, 2014. 

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Código de ética profissional do psicólogo. 

Brasília, DF, 2005. 

DARWIN, C. A expressão das emoções no homem e nos animais. 3ª reimpressão. Tradução de 

Luiz de Souza Lima Garcia. São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2009. (Obra original 

publicada em 1872). 

DURKHEIM, E. O suicídio: estudo de sociologia. 2ª ed. Tradução de Mário Stahel. São Paulo, 

SP: WMF Martins Fontes, 2011. (Obra original publicada em 1897). 

ELIAS, N. A solidão dos moribundos, seguido de, Envelhecer e morrer. Tradução de Pedro M. 

Dentzien. Rio de Janeiro, RJ: Zahar, 2001. (Obra original publicada em 1982). 

FOUCAULT, M. Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Tradução de Alan Sheridan. 

Pantheon Books, 1977. (Original work published 1975). 

FREUD, S. História de uma neurose infantil: (“O Homem dos Lobos”): além do princípio do 

prazer e outros textos (1917-1920). São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

GOLDBERG, J. P. Cultura da agressividade. 3ª ed. rev. e ampl. São Paulo, SP: Landy Editora, 

2004. (Obra original publicada em 1984 com o título: Psicologia da agressividade). 

HAWKING, S. A história do tempo: do big bang aos buracos negros. Tradução de Maria 

Helena Rouanet. 5ª ed. São Paulo, SP: Intrínseca, 2018. 

JUNG, C. G. (org.). O homem e seus símbolos. 3ª ed. Tradução de Maria Lúcia Pinho. Rio de 

Janeiro, RJ: HarperCollins Brasil, 2016. (Obra original publicada em 1964). 

LEVINAS, E. O tempo e o outro. Tradução de José Pinto Ribeiro. 2ª ed. São Paulo, SP: 

Perspectiva, 2000.  

MARX, K. Sobre o suicídio. Tradução de Rubens Enderle & Fernanda Fontanella. São Paulo: 

Boitempo, 2006. (Original impresso no Espelho da Sociedade – Órgão de Representação das 

Classes Populares Despossuídas e de Análise da Situação Social Atual em 1846). 

MAY, R. (1982) A coragem de criar. 4ª ed. Tradução de A. S. Rodrigues. Rio de Janeiro, RJ: 

Nova Fronteira. (Obra original publicada em 1975). 

MCGINN, B. The Presence of God: A History of Western Christian Mysticism (Vol. 1). 

Crossroad, 1991. 

MIOTTO, M. L. Da psicologia à questão da "morte do homem" em Michel Foucault. 

Trans/Form/Ação, 39(2), 119-146, 2016. doi: http://dx.doi.org/10.1590/S0101-

31732016000200007 

PILAGALLO, O. O sagrado na história: cristianismo. São Paulo, SP: Duetto, 2010. 

SARTRE, J.-P. O Ser e o Nada. Tradução de Paulo Perdigão. Vozes, 2010. (Obra original 

publicada em 1943). 

SARTRE, J-P. O existencialismo é um humanismo. 4ª ed. Tradução de J. B. Kreuch. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2014. (Obra original publicada em 1946). 



 

 159 

SÊNECA. A brevidade da vida. Tradução de Luiz Feracine. São Paulo, SP: Editora Escala, 

2007. (Obra original publicada 49 d.C). 

SHELLEY, M. Frankenstein ou O Prometeu Moderno. Edição especial. Tradução de Adriana 

Lisboa. Rio de Janeiro, RJ: Nova Fronteira, 2011. (Obra original publicada em 1818). 

SOUZA, R. F. B. de. Relações Antropológicas-Críticas na Arqueologia de Michel Foucault. 

Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2017. 


